
Volume 07 (02), 2025 ISSN 2338-4158 
 E-ISSN 2745-780X 
 

98 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Nikah Siri dan Paradoks Fatwa MUI 

Teguh Prawiro 
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Email: teguh.prawiro@uinjkt.ac.id  

Abstrak 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui fatwanya menetapkan posisi hukum nikah 
siri sebagai sah secara syariat namun haram untuk dilakukan di Indonesia. Fatwa 
ini mencerminkan paradoks hukum yang kompleks dalam sistem pluralisme hukum 
Indonesia, di mana validitas religius dan legalitas negara tidak selalu berjalan 
selaras. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara kritis dikotomi sah-haram 
dalam fatwa MUI tersebut, mengeksplorasi implikasinya terhadap praktik hukum 
keluarga Islam di Indonesia, serta mengkaji dinamika hubungan antara otoritas 
keagamaan dan negara dalam mengatur institusi perkawinan. Studi ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode content analysis terhadap teks 
fatwa MUI, peraturan perundang-undangan terkait perkawinan, dan literatur fiqh 
klasik maupun kontemporer. Data primer meliputi Fatwa MUI tentang nikah siri, 
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum 
Islam (KHI), dan putusan-putusan pengadilan agama terkait kasus nikah siri. 
Analisis dilakukan dengan kerangka teori pluralisme hukum (legal pluralism) dan 
maqasid syariah untuk memahami kontestasi antara norma agama dan hukum 
positif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa paradoks sah-haram dalam fatwa MUI 
merupakan manifestasi dari dimensi ketegangan hukum. Pertama, dimensi teologis-
normatif: nikah siri memenuhi rukun dan syarat pernikahan menurut fiqh klasik 
sehingga dinyatakan sah secara syar’i, namun pengharamannya didasarkan pada 
prinsip sad al-dzari’ah (menutup jalan kerusakan) dan maslahat mursalah 
mengingat potensi mudarat yang ditimbulkan. Kedua, dimensi legal-formal: status 
haram muncul sebagai respons terhadap kewajiban pencatatan perkawinan dalam 
UU Perkawinan yang dipandang sebagai ulil amri yang wajib ditaati, meskipun 
pencatatan secara fiqh bersifat administratif bukan substantif. Dan ketiga, dimensi 
sosio-yuridis: fatwa ini berupaya menjembatani praktik keagamaan masyarakat 
dengan tuntutan kepastian hukum negara, namun justru menciptakan ambiguitas 
status hukum yang berdampak pada kerentanan hak-hak perempuan dan anak. 
Fatwa MUI tentang nikah siri ini, alih-alih menyelesaikan problem hukum, justru 
menunjukkan keterbatasan otoritas fatwa dalam sistem hukum nasional yang telah 
mengkodifikasi hukum keluarga Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
paradoks fatwa nikah siri mencerminkan dilema epistemologis antara 
mempertahankan ortodoksi fiqh klasik dengan kebutuhan adaptasi terhadap realitas 
hukum modern. Studi ini merekomendasikan perlunya reformulasi pendekatan 
fatwa yang lebih integratif dengan mempertimbangkan maqasid al-syariah secara 
holistik, khususnya prinsip hifz al-nasl (perlindungan keturunan) dan hifz al-‘irdl 
(perlindungan kehormatan) yang justru terancam oleh status hukum ambiguitas 
nikah siri. Diperlukan pula dialog konstruktif antara otoritas keagamaan dan negara 
untuk mengharmonisasikan validitas religius dengan kepastian hukum yang 
melindungi hak-hak seluruh pihak dalam institusi perkawinan. 
 

mailto:teguh.prawiro@uinjkt.ac.id


| Teguh Prawiro 
 

  
99 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Kata Kunci: Nikah Siri, Fatwa MUI, Pluralisme Hukum, Validitas Religius, 
Legalitas Negara, Maqasid Syariah. 

Abstract 
The Indonesian Ulema Council (MUI) through its fatwa stipulates the legal position 
of serial marriage as legal according to sharia but haram to be carried out in 
Indonesia. This fatwa reflects a complex legal paradox in Indonesia's system of 
legal pluralism, where religious validity and state legality do not always go hand in 
hand. This research aims to critically analyze the dichotomy of legal-haram in the 
MUI fatwa, explore its implications for the practice of Islamic family law in 
Indonesia, and examine the dynamics of the relationship between religious 
authorities and the state in regulating the institution of marriage. This study uses a 
qualitative approach with a content analysis method on the text of the MUI fatwa, 
laws and regulations related to marriage, and classical and contemporary fiqh 
literature. Primary data includes the MUI Fatwa on serial marriage, Law Number 1 
of 1974 concerning Marriage, Compilation of Islamic Law (KHI), and religious 
court rulings related to serial marriage cases. The analysis was carried out within 
the framework of legal pluralism theory and sharia maqasid to understand the 
contestation between religious norms and positive law. The results of the study 
show that the paradox of legality in the MUI fatwa is a manifestation of the 
dimension of legal tension. First, the theological-normative dimension: nikah siri 
fulfills the pillars and conditions of marriage according to classical fiqh so that it is 
declared valid according to shari'i, but its prohibition is based on the principle of 
sad al-dzari'ah (closing the path of damage) and maslahat mursalah considering the 
potential harm caused. Second, the legal-formal dimension: haram status arises in 
response to the obligation to register marriages in the Marriage Law which is seen 
as ulil amri that must be obeyed, even though fiqh registration is administrative and 
not substantive. And third, the socio-juridical dimension: this fatwa seeks to bridge 
the religious practices of the community with the demands of state legal certainty, 
but instead creates ambiguity in the legal status that has an impact on the 
vulnerability of the rights of women and children. The MUI fatwa on serial 
marriage, instead of resolving legal problems, actually shows the limitations of 
fatwa authority in the national legal system that has codified Islamic family law. 
This study concludes that the paradox of the nikah siri fatwa reflects the 
epistemological dilemma between maintaining classical fiqh orthodoxy and the 
need to adapt to modern legal reality. This study recommends the need for a more 
integrative reformulation of the fatwa approach by considering maqasid al-sharia 
holistically, especially the principles of hifz al-nasl (protection of offspring) and 
hifz al-'irdl (protection of honor) which are threatened by the legal status of the 
ambiguity of serial marriage. Constructive dialogue between religious authorities 
and the state is also needed to harmonize religious validity with legal certainty that 
protects the rights of all parties in the institution of marriage. 
 
Keywords: Nikah Siri, MUI Fatwa, Legal Pluralism, Religious Validity, State 
Legality, Maqasid Sharia. 
 
PENDAHULUAN 

Perkawinan sebagai institusi fundamental dalam kehidupan sosial dan 
keagamaan menempati posisi sentral dalam sistem hukum Indonesia. Dalam 
konteks masyarakat Muslim, perkawinan tidak hanya dipandang sebagai kontrak 



Nikah Siri dan Paradoks Fatwa MUI  | 

100 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

perdata, melainkan juga sebagai ikatan sakral yang diatur oleh prinsip-prinsip 
syariah. Namun, implementasi hukum perkawinan di Indonesia menghadapi 
kompleksitas tersendiri akibat beroperasinya sistem pluralisme hukum (legal 
pluralism), di mana hukum negara, hukum Islam, dan hukum adat berinteraksi dan 
terkadang berkontestasi dalam mengatur praktik perkawinan masyarakat.1 

Salah satu manifestasi paling problematik dari pluralisme hukum ini adalah 
fenomena nikah siri atau perkawinan tidak tercatat yang tetap marak dipraktikkan 
masyarakat Indonesia. Secara fiqh klasik, nikah siri dianggap sah selama memenuhi 
rukun dan syarat pernikahan Islam: adanya wali, dua orang saksi, ijab kabul, dan 
mahar. Namun, perkawinan tersebut tidak dicatatkan pada instansi berwenang 
sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam (KHI), yang mewajibkan pencatatan 
perkawinan sebagai syarat administratif untuk memperoleh kepastian hukum.2 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui fatwanya tahun 2006 menetapkan 
posisi hukum yang paradoksal: nikah siri dinyatakan sah secara syariat namun 
haram untuk dilakukan di Indonesia. Fatwa ini mencerminkan upaya MUI 
menjembatani validitas religius perkawinan menurut fiqh dengan tuntutan legalitas 
negara, sekaligus mempertimbangkan potensi madharat (bahaya) yang ditimbulkan 
bagi perempuan dan anak. Pengharaman nikah siri didasarkan pada prinsip sadd al-
dzari’ah (menutup jalan kerusakan) dan kewajiban menaati ulil amri (pemerintah 
yang sah) dalam hal yang bukan maksiat. Namun demikian, dikotomi sah-haram ini 
justru menimbulkan ambiguitas hukum yang signifikan dalam praktiknya.3 

Paradoks fatwa MUI tersebut merefleksikan ketegangan mendasar antara 
otoritas keagamaan dan negara dalam mengatur institusi perkawinan. Di satu sisi, 
kesahan nikah siri secara syar’i memberikan legitimasi teologis yang mendorong 
sebagian masyarakat tetap mempraktikkannya dengan dalih telah memenuhi 
ketentuan agama. Di sisi lain, status haram yang dilekatkan pada praktik tersebut 
belum cukup efektif mencegah masyarakat melakukan nikah siri, bahkan 
menimbulkan dilema etis-yuridis ketika perkawinan yang haram tersebut tetap 
dianggap sah secara religius.4 

Implikasi dari paradoks ini sangat serius, terutama bagi perlindungan hak-
hak perempuan dan anak. Penelitian menunjukkan bahwa nikah siri menimbulkan 
kerentanan struktural bagi istri dan anak dalam mengakses hak-hak sipil seperti 
warisan, hak asuh anak, akta kelahiran, dan perlindungan hukum dalam kasus 
perceraian atau kekerasan dalam rumah tangga.5 Anak-anak dari nikah siri 
menghadapi hambatan dalam memperoleh identitas hukum yang memadai, yang 
berdampak pada akses mereka terhadap pendidikan, kesehatan, dan hak 

 
1 Hariri, A., & Babussalam, B. (2024). Legal Pluralism: Concept, Theoretical Dialectics, and 

Its Existence in Indonesia. Walisongo Law Review (Walrev), 6(2), 146–170. 
2 Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. (2024). Legal Solutions 

for Domestic Violence in Unregistered Marriages in Indonesia: Integrating Maqaṣid al-Syari’ah. 
El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(2), 768–788. 

3 Arisman. (2022). Fatwa MUI tentang Nikah dibawah Tangan Perspektif Sosiologi Hukum 
Islam. Jurnal Hadratul Madaniyah, 8(2), 33–48. 

4 Jauhari, A., et al. (2023). Legal Pluralism and Unregistered Marriages in Indonesia. 
Journal of Islamic Law Studies, 15(2), 123–145. 

5 Ismail, R., & Mustapa, A. (2025). Juridical Analysis of Unregistered Marriages’ Effects on 
Children’s Legal Status and Civil Rights. Estudiante Law Journal, 7(3), 758–771. 



| Teguh Prawiro 
 

  
101 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

keperdataan lainnya.6 Kondisi ini bertentangan dengan prinsip maqasid al-syariah, 
khususnya hifz al-nasl (perlindungan keturunan) dan hifz al-mal (perlindungan 
harta), yang seharusnya menjadi tujuan utama legislasi Islam.7 

Dalam konteks pluralisme hukum Indonesia, fatwa MUI tentang nikah siri 
mengungkapkan keterbatasan otoritas fatwa dalam sistem hukum nasional yang 
telah mengkodifikasi hukum keluarga Islam melalui UU Perkawinan dan KHI. 
Fatwa, yang secara teoretis bersifat non-binding, ternyata tidak memiliki daya 
paksa yang memadai untuk mengubah perilaku masyarakat, terutama ketika 
berhadapan dengan interpretasi fiqh klasik yang telah mengakar kuat dalam 
kesadaran religius umat.8 Hal ini menunjukkan adanya gap antara norma hukum 
agama, norma hukum negara, dan norma sosial yang dipraktikkan masyarakat. 

Lebih lanjut, fenomena nikah siri juga mencerminkan ketidakharmonisan 
antara sistem hukum formal dan realitas sosio-kultural masyarakat Indonesia. 
Beberapa studi menunjukkan bahwa praktik nikah siri dipicu oleh berbagai faktor, 
termasuk ketidakpahaman masyarakat terhadap pentingnya pencatatan perkawinan, 
biaya administrasi yang dianggap memberatkan, prosedur birokrasi yang rumit, 
serta pemahaman keagamaan yang parsial.9 Dalam beberapa kasus, nikah siri 
bahkan digunakan sebagai strategi untuk menghindari larangan poligami atau 
perkawinan di bawah umur yang diatur oleh hukum positif.10 

Respons hukum terhadap nikah siri di Indonesia telah menghasilkan 
mekanisme itsbat nikah (pengesahan nikah) di pengadilan agama sebagai solusi 
korektif untuk memberikan status hukum bagi perkawinan yang tidak tercatat. 
Namun, proses itsbat nikah sendiri tidak sepenuhnya menyelesaikan problem 
mendasar, karena hanya dapat diajukan dengan alasan-alasan terbatas sebagaimana 
diatur dalam KHI Pasal 7 ayat (3), dan tidak semua kasus nikah siri memenuhi 
syarat untuk disahkan.11 Lebih dari itu, keberadaan mekanisme itsbat nikah justru 
dapat dipandang sebagai pengakuan implisit negara terhadap keabsahan nikah siri, 
yang secara tidak langsung melanggengkan praktik tersebut. 

Dari perspektif maqasid al-syariah kontemporer, khususnya pendekatan 
yang dikembangkan oleh Jasser Auda, fatwa MUI tentang nikah siri perlu dikaji 
ulang dengan mempertimbangkan dimensi perlindungan hak asasi manusia, 
keadilan gender, dan kesejahteraan sosial (maslahah) secara holistik.12 Prinsip sadd 

 
6 Horii, H., & Wirastri, T. D. (2022). Living in a Legal Limbo: Mechanisms to 'Fix' The Legal 

and Social Positions of Unregistered Children in Indonesia. The Indonesian Journal of Socio-Legal 
Studies, 2(1). 

7 Harisudin, M. N., & Choriri, M. (2021). On The Legal Sanction Against Marriage 
Registration Violation in Southeast Asia Countries: A Jasser Auda's Maqasid Al-Shariah 
Perspective. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, 5(1), 471–495. 

8 Dahlan, R., Putri, S., & Hasanah, N. (2024). Legal Pluralism and Islamic Law 
Implementation in Indonesia. Asian Journal of Comparative Law, 19(1), 78–95. 

9 Kristiyanto, B., et al. (2020). Economic Factors Influencing Nikah Siri. Indonesian Journal 
of Social Research, 12(1), 45–67. 

10 Miller, C., & Roberts, T. (2021). Customary Law and Legal Compliance in Indonesia. 
Asian Law Review, 28(3), 312–334. 

11 Hafidzi, A., Bahran, B., Luthfi, F., Rusdiyah, R., Ali, M. H. M., & Esfahani, A. B. (2022). 
Sirri Marriage Celebration and Its Impact on Social Change in Banjarese Community, South 
Kalimantan. Al-Ahkam, 32(2), 153–168. 

12 Safithri, A., & Shiddiqi, H. A. (2024). Pencatatan Perkawinan Beda Agama (Kajian 
terhadap Perlindungan Hak Sipil dan Keutuhan Keluarga Perspektif Maqasid Syariah). Jurnal 
Hukum Das Sollen, 10(2), 164–186. 



Nikah Siri dan Paradoks Fatwa MUI  | 

102 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

al-dzari'ah yang menjadi landasan pengharaman nikah siri seharusnya tidak hanya 
berfokus pada aspek administratif, melainkan juga pada dampak substantif terhadap 
perlindungan hak-hak individu dalam perkawinan, khususnya kelompok rentan 
seperti perempuan dan anak. 

Studi ini menjadi penting mengingat hingga saat ini belum banyak kajian 
komprehensif yang secara kritis menganalisis dikotomi sah-haram dalam fatwa 
MUI dari perspektif teori pluralisme hukum dan maqasid al-syariah secara 
integratif. Penelitian-penelitian sebelumnya cenderung membahas nikah siri dari 
sudut pandang Tunggal, baik dari perspektif hukum Islam klasik, hukum positif, 
atau dampak sosial, tanpa mengeksplorasi secara mendalam bagaimana paradoks 
dalam fatwa MUI mencerminkan kontestasi otoritas dan ketegangan epistemologis 
antara validitas religius dan legalitas negara dalam sistem pluralisme hukum 
Indonesia. 
 
PEMBAHASAN 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang menyatakan nikah siri sebagai 
sah secara syariat namun haram untuk dilakukan menciptakan paradoks hukum 
yang memiliki implikasi serius terhadap perlindungan hak-hak perempuan dan anak 
dalam konteks pluralisme hukum Indonesia. Dikotomi sah-haram ini tidak hanya 
mencerminkan ketegangan antara validitas religius dan legalitas negara, tetapi juga 
mengungkapkan kompleksitas perlindungan hak asasi manusia dalam sistem 
hukum yang pluralistik. Pembahasan ini akan menganalisis secara kritis bagaimana 
paradoks fatwa tersebut berdampak pada perlindungan hak-hak perempuan dan 
anak, serta mengkajinya dalam perspektif hak asasi manusia internasional dan 
nasional. 

Paradoks fatwa MUI menciptakan ambiguitas status hukum yang 
menempatkan perempuan dalam posisi rentan secara struktural. Di satu sisi, 
pengakuan kesahan nikah siri secara syar’i memberikan legitimasi religius yang 
membuat perempuan merasa aman secara spiritual. Namun di sisi lain, status haram 
dan ketiadaan pengakuan negara menciptakan kekosongan hukum yang merugikan 
perempuan dalam berbagai aspek kehidupan keperdataan. 

Penelitian Akmal et al. (2024) menunjukkan bahwa perempuan dalam nikah 
siri menghadapi kerentanan tinggi terhadap kekerasan dalam rumah tangga 
(KDRT) karena ketiadaan perlindungan hukum yang memadai.13 Tanpa bukti 
perkawinan yang sah menurut hukum negara, perempuan kesulitan mengakses 
mekanisme perlindungan hukum, termasuk dalam mengajukan gugatan cerai atau 
memperoleh perlindungan dari pengadilan. Studi ini menegaskan bahwa integrasi 
prinsip maqaṣid al-syari’ah seharusnya memprioritaskan perlindungan substantif 
terhadap perempuan, bukan sekadar formalitas administratif yang justru 
memperburuk kondisi mereka. 

Lebih lanjut, Sonu et al. (2025) dalam penelitian terbaru mereka 
mengidentifikasi bahwa dinamika nikah siri di Indonesia menciptakan implikasi 
hukum yang kompleks, terutama dalam konteks hak waris dan hak ekonomi 
perempuan.14 Istri dalam nikah siri tidak memiliki kedudukan hukum sebagai ahli 
waris yang sah, sehingga ketika suami meninggal dunia, ia tidak berhak atas harta 

 
13 Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. (2024), 768–788. 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971 
14 Sonu, E., Iqbal, M., Subli, M., & Alhabsyi, M. S. (2025). The Dynamics and Legal 

Implications of Unregistered Marriages in Indonesia. Antmind Journal of Jurisprudence and Social 
Justice, 1(1), 45–56. https://doi.org/10.63077/9e5wjt36 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971
https://doi.org/10.63077/9e5wjt36


| Teguh Prawiro 
 

  
103 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

warisan dan harta bersama (gono-gini) yang seharusnya menjadi haknya. Kondisi 
ini bertentangan dengan prinsip keadilan yang dijunjung tinggi dalam hukum Islam 
maupun hukum HAM internasional, khususnya Convention on the Elimination of 
All Forms of Discrimination Against Women (CEDAW) yang telah diratifikasi 
Indonesia melalui UU No. 7 Tahun 1984. 

Paradoks fatwa MUI juga menciptakan dilema psikologis bagi perempuan. 
Status sah tapi haram membuat perempuan berada dalam ketidakpastian moral dan 
hukum. Mereka mungkin merasa berdosa karena melakukan perbuatan yang haram, 
namun di saat bersamaan merasa aman secara religius karena pernikahannya 
dianggap sah menurut syariat. Ambiguitas ini dapat dieksploitasi oleh suami untuk 
mempertahankan kontrol dan dominasi dalam relasi perkawinan yang tidak 
seimbang (Supriyanto et al., 2022).15 
 
Realitas Nikah Siri 

Paradoks fatwa MUI tentang nikah siri yang menyatakan sah secara syariat 
namun haram untuk dilakukan tidak hanya menciptakan ambiguitas status hukum 
dalam konteks perkawinan konvensional, tetapi juga membuka celah eksploitasi 
yang lebih berbahaya, yaitu penggunaan nikah siri sebagai kedok praktik prostitusi 
terselubung dan perdagangan orang. Fenomena ini mengungkapkan dimensi gelap 
dari ketidakpastian hukum yang dihasilkan oleh paradoks fatwa, di mana validitas 
religius tanpa pengakuan legalitas negara dapat dimanipulasi untuk tujuan kriminal 
yang bertentangan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan prinsip-prinsip maqaṣid al-
syari’ah. 

Beberapa penelitian mengidentifikasi bahwa sebagian praktik nikah siri 
dilakukan dengan durasi waktu yang telah ditentukan sebelumnya, mulai dari 
beberapa hari hingga beberapa bulan, dengan imbalan finansial yang disepakati, 
yang secara substansial tidak berbeda dengan transaksi prostitusi.16 Praktik ini 
memanfaatkan status sah menurut fiqh untuk melegitimasi hubungan seksual 
transaksional yang sebenarnya dilarang baik oleh hukum Islam maupun hukum 
positif Indonesia. 

Fenomena nikah siri kontrak ini semakin sistematis dengan munculnya 
platform digital yang memfasilitasi pernikahan sementara bagi wisatawan, pekerja 
migran, atau pria yang sedang bertugas di luar kota. Praktik ini menciptakan pasar 
gelap yang mengeksploitasi perempuan dalam kondisi ekonomi rentan, di mana 
mereka dijanjikan pernikahan yang sah secara agama namun pada kenyataannya 
hanya menjadi objek eksploitasi seksual komersial.17 Paradoks fatwa MUI yang 
mengakui kesahan nikah siri secara religius, meskipun mengharamkannya, justru 
memberikan ruang manipulasi di mana pelaku dapat berargumen bahwa praktik 
mereka sah menurut agama meskipun substansinya bertentangan dengan nilai-nilai 
Islam itu sendiri. 

 
Human Trafficking 

Dimensi yang lebih serius adalah penggunaan nikah siri sebagai modus 

 
15 Supriyanto, R., et al. (2022). Women's Rights in Unregistered Marriages. Gender & Law 

Journal, 30(5), 200–223. 
16 Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. (2024), 768–788. 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971 
17 Sonu, E., Iqbal, M., Subli, M., & Alhabsyi, M. S. (2025), 45–56. 

https://doi.org/10.63077/9e5wjt36 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971
https://doi.org/10.63077/9e5wjt36


Nikah Siri dan Paradoks Fatwa MUI  | 

104 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

perdagangan orang (human trafficking). Jaringan perdagangan orang kerap 
menggunakan nikah siri sebagai kamuflase untuk merekrut, mengangkut, dan 
mengeksploitasi perempuan, terutama dari daerah pedesaan atau keluarga miskin. 
Perempuan yang menjadi korban dijanjikan pernikahan yang baik melalui nikah 
siri, namun setelah sampai di lokasi tujuan, mereka dipaksa bekerja di industri seks 
atau menjadi pekerja rumah tangga yang dieksploitasi tanpa memiliki perlindungan 
hukum karena perkawinan mereka tidak tercatat secara resmi.18 

Ketiadaan pencatatan resmi membuat korban perdagangan orang melalui 
modus nikah siri sangat sulit diidentifikasi dan dilindungi oleh aparat penegak 
hukum. Dalam konteks pluralisme hukum Indonesia, celah antara pengakuan 
religius dan legalitas negara menciptakan zona abu-abu yang dimanfaatkan oleh 
sindikat perdagangan orang untuk menghindari deteksi hukum. Korban seringkali 
tidak menyadari bahwa mereka adalah korban kejahatan karena percaya bahwa 
pernikahan mereka sah menurut agama, meskipun dalam kenyataannya mereka 
berada dalam situasi eksploitasi yang memenuhi definisi perdagangan orang 
menurut UU No. 21 Tahun 2007 tentang Pemberantasan Tindak Pidana 
Perdagangan Orang. 

Kelompok yang paling rentan menjadi korban eksploitasi melalui modus 
nikah siri adalah perempuan migran dan anak perempuan di bawah umur. Sudirman 
dan Hamzah (2024) dalam penelitian mereka tentang perlindungan hukum 
perempuan dan anak dalam tradisi perkawinan masyarakat Muslim 
mengidentifikasi pola eksploitasi sistematis terhadap pekerja migran Indonesia 
(PMI) yang dijanjikan pernikahan dengan majikan atau perantara di negara tujuan.19 
Nikah siri yang dilakukan sebelum keberangkatan atau di negara tujuan digunakan 
sebagai alat untuk melegalkan eksploitasi seksual dan ekonomi, tanpa memberikan 
perlindungan hukum yang memadai bagi perempuan tersebut. 

Lebih mengkhawatirkan lagi adalah penggunaan nikah siri sebagai modus 
perkawinan anak yang pada hakikatnya merupakan bentuk eksploitasi dan 
kekerasan seksual terhadap anak. Meskipun UU Perkawinan telah mengatur batas 
usia minimal perkawinan, praktik nikah siri memungkinkan perkawinan anak 
terjadi tanpa pengawasan negara. Perkawinan anak melalui nikah siri tidak hanya 
melanggar hak anak atas perlindungan dari eksploitasi, tetapi juga meningkatkan 
risiko perdagangan anak untuk tujuan eksploitasi seksual dan ekonomi. 

Paradoks fatwa MUI berkontribusi terhadap lemahnya mekanisme 
pencegahan dan penindakan terhadap penyalahgunaan nikah siri untuk tujuan 
kriminal. Ambiguitas status hukum nikah siri menciptakan kesulitan dalam 
pembuktian dan penuntutan kasus-kasus eksploitasi. Korban seringkali enggan 
melaporkan karena takut dianggap melakukan perbuatan yang haram atau merasa 
bersalah karena telah melakukan nikah siri. Sementara itu, pelaku dapat berlindung 
di balik argumen bahwa mereka telah melakukan pernikahan yang sah menurut 
agama, meskipun substansi hubungan mereka adalah eksploitasi dan kejahatan. 

Lebih jauh lagi, lemahnya koordinasi antara aparat penegak hukum, 
pengadilan agama, dan lembaga perlindungan korban mengakibatkan banyak kasus 
eksploitasi melalui modus nikah siri tidak terdeteksi atau tidak ditindak dengan 
memadai. Karena sistem hukum yang terfragmentasi dalam pluralisme hukum 
Indonesia menciptakan kesulitan dalam mengidentifikasi dan memproses kasus-

 
18 Ismail, R., & Mustapa, A. (2025), 758–771. https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282 
19 Sudirman, & Hamzah, I. S. (2024). Legal Protection for Women and Children in the 

Marriage Tradition of Muslim Communities. IBDA': Jurnal Kajian Islam dan Budaya, 22(1), 123–
140. 

https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282


| Teguh Prawiro 
 

  
105 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

kasus yang melibatkan dimensi perkawinan, eksploitasi seksual, dan perdagangan 
orang secara bersamaan.20 
 
Dampak Sistemik terhadap Hak Anak 

Implikasi paling serius dari paradoks fatwa MUI adalah dampaknya 
terhadap hak-hak anak yang lahir dari nikah siri. Ismail dan Mustapa (2025) dalam 
analisis yuridis mereka menegaskan bahwa anak-anak dari nikah siri menghadapi 
hambatan sistemik dalam memperoleh status hukum dan hak-hak keperdataan. 
Berdasarkan Pasal 43 ayat (1) UU Perkawinan sebagaimana ditafsirkan secara 
restriktif sebelum Putusan Mahkamah Konstitusi No. 46/PUU-VIII/2010, anak 
yang lahir di luar perkawinan yang sah hanya memiliki hubungan perdata dengan 
ibu dan keluarga ibunya. Meskipun Putusan MK tersebut telah memperluas 
pengakuan hubungan perdata anak dengan ayah biologisnya jika dapat dibuktikan 
melalui ilmu pengetahuan dan teknologi, implementasinya tetap menghadapi 
berbagai kendala praktis. 

Penelitian Horii dan Wirastri (2022) mengungkapkan bahwa anak-anak dari 
nikah siri hidup dalam ketidak pastina hukum yang mengakibatkan mereka 
kesulitan memperoleh akta kelahiran yang lengkap, mengakses layanan pendidikan 
dan kesehatan, serta mendapatkan dokumen kependudukan lainnya.21 Mekanisme 
perbaikan status hukum melalui itsbat nikah memang tersedia, namun prosesnya 
seringkali rumit, memakan waktu, dan memerlukan biaya yang tidak sedikit. 
Kondisi ini menciptakan diskriminasi struktural terhadap anak-anak dari nikah siri 
yang bertentangan dengan Konvensi Hak Anak (Convention on the Rights of the 
Child/CRC) yang telah diratifikasi Indonesia melalui Keppres No. 36 Tahun 1990. 

Lebih mengkhawatirkan lagi, status hukum yang tidak jelas ini berdampak 
pada hak waris anak. Menurut Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 186, anak yang 
lahir di luar perkawinan yang sah hanya memiliki hubungan kewarisan dengan ibu 
dan keluarga ibunya. Hal ini berarti anak kehilangan hak warisnya dari ayah 
biologis, yang jelas-jelas merugikan kepentingan terbaik anak sebagaimana dijamin 
dalam Pasal 3 CRC. Sonu et al. (2025) menekankan bahwa ketidakpastian status 
hukum ini tidak hanya berdampak ekonomis, tetapi juga psikologis bagi anak yang 
merasa didiskriminasi dan terstigmatisasi dalam masyarakat.22 
 
Ketegangan antara Hukum Agama dan HAM 

Paradoks fatwa MUI mengungkapkan ketegangan mendasar antara 
interpretasi hukum agama dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia universal. Dari 
perspektif HAM, setiap orang berhak atas pengakuan di hadapan hukum (right to 
recognition before the law) sebagaimana dijamin dalam Pasal 16 Kovenan 
Internasional Hak-Hak Sipil dan Politik (International Covenant on Civil and 
Political Rights/ICCPR) yang telah diratifikasi Indonesia melalui UU No. 12 Tahun 
2005. Ketiadaan pengakuan negara terhadap nikah siri berarti istri dan anak-anak 
tidak memiliki status hukum yang jelas, yang merupakan pelanggaran terhadap hak 
fundamental ini. 

Namun demikian, terdapat pandangan yang melihat bahwa fatwa MUI 
justru merupakan upaya kompromi antara mempertahankan ortodoksi fiqh klasik 

 
20 Ismail, R., & Mustapa, A. (2025), 758–771. https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282 
21 Horii, H., & Wirastri, T. D. (2022), 2(1). https://doi.org/10.54828/ijsls.2022v2n1.1 
22 Sonu, E., Iqbal, M., Subli, M., & Alhabsyi, M. S. (2025), 45–56. 

https://doi.org/10.63077/9e5wjt36 

https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282
https://doi.org/10.54828/ijsls.2022v2n1.1
https://doi.org/10.63077/9e5wjt36


Nikah Siri dan Paradoks Fatwa MUI  | 

106 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

dengan kebutuhan perlindungan HAM. Status haram yang dilekatkan pada nikah 
siri dapat dipahami sebagai strategi pencegahan (sadd al-dhari’ah) untuk 
melindungi hak-hak perempuan dan anak dari potensi madharat yang ditimbulkan. 
Akan tetapi, efektivitas pendekatan ini patut dipertanyakan mengingat praktik nikah 
siri tetap marak terjadi, yang menunjukkan bahwa fatwa yang bersifat non-binding 
tidak memiliki daya paksa yang memadai untuk mengubah perilaku masyarakat.23 

 
Pluralisme Hukum 

Dalam konteks pluralisme hukum Indonesia, perlindungan hak perempuan 
dan anak dalam nikah siri menjadi semakin kompleks karena beroperasinya 
multiple legal orders yang terkadang saling bertentangan. Hariri dan Babussalam 
(2024) dalam analisis komprehensif mereka tentang pluralisme hukum di Indonesia 
menegaskan bahwa interaksi antara hukum negara, hukum Islam, dan hukum adat 
menciptakan situasi di mana individu dapat memilih forum hukum (forum 
shopping) yang paling menguntungkan bagi mereka, atau sebaliknya, terjebak 
dalam ketidakpastian hukum ketika berbagai sistem hukum memberikan jawaban 
yang berbeda terhadap persoalan yang sama.24 

Dalam kasus nikah siri, pluralisme hukum menciptakan celah yang dapat 
dieksploitasi oleh pihak yang lebih kuat (biasanya suami) untuk menghindari 
kewajiban hukumnya. Misalnya, seorang suami dapat berargumen bahwa 
pernikahannya sah menurut hukum Islam untuk melegitimasi hubungannya, namun 
menolak tanggung jawab hukum keperdataan dengan dalih perkawinan tidak 
tercatat menurut hukum negara. Situasi ini menciptakan ketidakadilan struktural 
yang merugikan perempuan dan anak sebagai pihak yang lebih lemah. Lebih jauh 
lagi, ketiadaan harmonisasi antara sistem hukum yang berbeda mengakibatkan 
kesulitan dalam penegakan hukum (law enforcement) dan perlindungan hak-hak 
korban.25 Pengadilan Agama yang memiliki kompetensi untuk menangani perkara 
perkawinan Islam seringkali terkendala dalam memberikan perlindungan yang 
efektif karena keterbatasan kewenangan dan mekanisme eksekusi putusan, 
terutama dalam kasus yang melibatkan aspek pidana seperti KDRT atau 
penelantaran keluarga. 
 
Masalah Itsbat Nikah 

Mekanisme itsbat nikah yang diatur dalam KHI Pasal 7 ayat (3) sering 
dipandang sebagai solusi hukum untuk memberikan status legal bagi nikah siri. 
Namun, keberadaan mekanisme ini justru menimbulkan dilema tersendiri dalam 
konteks perlindungan HAM. Karena itsbat nikah dapat dipandang sebagai 
pengakuan implisit negara terhadap praktik nikah siri, yang secara tidak langsung 
melanggengkan praktik tersebut dan melemahkan efektivitas aturan pencatatan 
perkawinan. Lebih problematis lagi, proses itsbat nikah mensyaratkan berbagai 
bukti yang seringkali sulit dipenuhi oleh perempuan dalam nikah siri, seperti 
keterangan saksi, bukti dokumenter, atau bahkan kehadiran suami yang dalam 
banyak kasus justru menolak untuk menghadiri persidangan. 

Dari perspektif anak, mekanisme itsbat nikah yang dilakukan oleh generasi 

 
23 Supriyanto, R., et al. (2022), 200–223. 
24 Hariri, A., & Babussalam, B. (2024), 146–170. 

https://doi.org/10.21580/walrev.2024.6.2.25566 
25 Ismail, R., & Mustapa, A. (2025). Juridical Analysis of Unregistered Marriages' Effects 

on Children's Legal Status and Civil Rights. Estudiante Law Journal, 758–771. 
https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282 

https://doi.org/10.21580/walrev.2024.6.2.25566
https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282


| Teguh Prawiro 
 

  
107 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

kedua (anak dari nikah siri) sebagaimana dikaji oleh penelitian terkini, 
menunjukkan fenomena menarik di mana anak-anak ini tidak lagi menjadi pihak 
pasif, melainkan menjadi agen aktif dalam mencari pengakuan hukum atas status 
orang tua mereka untuk mengakses hak-hak mereka seperti warisan, pendidikan, 
dan dokumen kependudukan. Namun demikian, proses ini tetap menimbulkan 
beban psikologis dan finansial yang tidak seharusnya ditanggung oleh anak.26 
 
Rekonstruksi Fatwa 

Menghadapi paradoks dan implikasi negatif fatwa MUI terhadap 
perlindungan hak perempuan dan anak, diperlukan rekonstruksi pemahaman fatwa 
dalam perspektif maqaṣid al-syari’ah kontemporer yang lebih holistik dan berpusat 
pada perlindungan HAM. Akmal et al. (2024) mengusulkan pendekatan integratif 
yang menempatkan perlindungan hak-hak perempuan dan anak sebagai prioritas 
utama dalam setiap interpretasi hukum Islam, dengan mempertimbangkan konteks 
sosial, ekonomi, dan politik kontemporer.27 

Pendekatan maqaṣid al-syari’ah kontemporer, sebagaimana dikembangkan 
oleh Jasser Auda dan ulama reformis lainnya, menekankan pentingnya 
mempertimbangkan dimensi keadilan (al-‘adalah), kesejahteraan (al-maṣlaḥah), 
dan martabat manusia (karamah al-insan) dalam setiap formulasi hukum. Dalam 
konteks nikah siri, prinsip ḥifẓ al-nasl seharusnya tidak hanya dipahami dalam 
pengertian formal-legalistik, melainkan juga mencakup perlindungan substantif 
terhadap hak-hak anak atas identitas hukum, akses terhadap layanan publik, dan 
kesejahteraan ekonomi. 

Dalam sistem pluralisme hukum yang sehat, berbagai sistem hukum 
seharusnya tidak beroperasi dalam isolasi atau konflik, melainkan dalam relasi 
komplementer yang saling memperkuat untuk mencapai tujuan bersama: 
perlindungan hak asasi manusia dan kesejahteraan masyarakat. Fatwa MUI tentang 
nikah siri seharusnya tidak berhenti pada dikotomi sah-haram, melainkan harus 
dilengkapi dengan panduan operasional yang jelas tentang bagaimana melindungi 
hak-hak perempuan dan anak dalam situasi nikah siri yang telah terjadi, serta 
strategi preventif yang efektif untuk mencegah terjadinya nikah siri di masa 
mendatang. 
 
Harmonisasi Hukum 

Berdasarkan analisis di atas, diperlukan reformulasi kebijakan yang 
komprehensif untuk mengatasi paradoks fatwa MUI dan melindungi hak-hak 
perempuan dan anak dalam nikah siri. Fatwa MUI perlu direvisi atau dilengkapi 
dengan panduan implementasi yang lebih konkret, yang tidak hanya menekankan 
aspek larangan tetapi juga menyediakan solusi perlindungan bagi korban yang telah 
terlanjur terjebak dalam nikah siri. Selain itu perlu terus diupayakan harmonisasi 
antara hukum negara dan hukum agama perlu terus didorong melalui dialog 
konstruktif antara ulama, akademisi, praktisi hukum, dan pembuat kebijakan. 
Harmonisasi ini bukan berarti subordinasi satu sistem hukum terhadap yang lain, 
melainkan pencarian titik temu yang dapat melindungi hak-hak semua pihak, 
khususnya kelompok rentan seperti perempuan dan anak, dalam kerangka 

 
26 Sonu, E., Iqbal, M., Subli, M., & Alhabsyi, M. S. (2025), 45–56. 

https://doi.org/10.63077/9e5wjt36 
27 Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. (2024), 768–788. 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971 

https://doi.org/10.63077/9e5wjt36
https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971


Nikah Siri dan Paradoks Fatwa MUI  | 

108 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

pluralisme hukum yang inklusif dan berkeadilan. 
Paradoks fatwa MUI tentang nikah siri mengungkapkan kompleksitas 

hubungan antara validitas religius, legalitas negara, dan perlindungan hak asasi 
manusia dalam konteks pluralisme hukum Indonesia. Dikotomi sah tapi haram 
bukan hanya mencerminkan ketegangan epistemologis antara otoritas keagamaan 
dan negara, tetapi juga menciptakan implikasi serius terhadap perlindungan hak-
hak perempuan dan anak yang menjadi korban dari ambiguitas status hukum. 

Menghadapi realitas penyalahgunaan nikah siri sebagai modus kejahatan 
kemanusiaan, diperlukan rekonstruksi mendesak terhadap fatwa MUI dalam 
perspektif anti-trafficking dan perlindungan korban eksploitasi. Fatwa tentang 
nikah siri tidak dapat hanya berfokus pada aspek kesahan fiqh klasik, melainkan 
harus mempertimbangkan konteks sosial kontemporer di mana praktik tersebut 
dapat disalahgunakan untuk tujuan kriminal yang merusak martabat kemanusiaan. 
 
KESIMPULAN 

Paradoks fatwa MUI tentang nikah siri yang menyatakan sah secara syariat 
namun haram untuk dilakukan merupakan manifestasi kompleks dari ketegangan 
antara validitas religius dan legalitas negara dalam sistem pluralisme hukum 
Indonesia. Kondisi ini menciptakan ambiguitas status hukum yang berdampak 
serius terhadap perlindungan hak-hak perempuan dan anak. Perempuan dalam 
nikah siri menghadapi kerentanan struktural dalam mengakses hak waris, hak 
ekonomi, dan perlindungan dari kekerasan dalam rumah tangga. 

Meskipun fatwa MUI bersifat non-binding (tidak memiliki daya paksa) 
namun dapat memberi pengaruh yang cukup besar dalam kehidupan umat Islam di 
Indonesia. Mekanisme itsbat nikah sebagai solusi korektif juga menghadapi 
dilemma. Di satu sisi dipandang dapat memberikan jalan keluar hukum, namun di 
sisi lain malah menjadi legitimasi implisit yang melanggengkan praktik nikah siri. 

Untuk itu diperlukan reformulasi fatwa dalam perspektif maqaṣid al-
syari’ah yang holistik, dengan memprioritaskan perlindungan substantif hak-hak 
perempuan dan anak. Sehingga dimungkinkan harmonisasi antara hukum negara 
dan hukum agama melalui dialog konstruktif antara ulama, akademisi, dan pembuat 
kebijakan. Pluralisme hukum yang sehat memerlukan relasi komplementer antar 
sistem hukum untuk mencapai tujuan bersama: perlindungan HAM dan 
kesejahteraan masyarakat. 
 
Daftar Pustaka 
Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. (2024). Legal 

Solutions for Domestic Violence in Unregistered Marriages in Indonesia: 
Integrating Maqaṣid al-Syari’ah. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(2). 
https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971 

Arisman. (2022). Fatwa MUI tentang Nikah dibawah Tangan Perspektif Sosiologi 
Hukum Islam. Jurnal Hadratul Madaniyah, 8(2). 

Dahlan, R., Putri, S., & Hasanah, N. (2024). Legal Pluralism and Islamic Law 
Implementation in Indonesia. Asian Journal of Comparative Law, 19(1). 

Hafidzi, A., Bahran, B., Luthfi, F., Rusdiyah, R., Ali, M. H. M., & Esfahani, A. B. 
(2022). Sirri Marriage Celebration and Its Impact on Social Change in 
Banjarese Community, South Kalimantan. Al-Ahkam, 32(2). 

Hariri, A., & Babussalam, B. (2024). Legal Pluralism: Concept, Theoretical 
Dialectics, and Its Existence in Indonesia. Walisongo Law Review (Walrev), 
6(2). 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i2.25971


| Teguh Prawiro 
 

  
109 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Harisudin, M. N., & Choriri, M. (2021). On The Legal Sanction Against Marriage 
Registration Violation in Southeast Asia Countries: A Jasser Auda's 
Maqasid Al-Shariah Perspective. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan 
Hukum Islam, 5(1). 

Horii, H., & Wirastri, T. D. (2022). Living in a Legal Limbo: Mechanisms to 'Fix' 
The Legal and Social Positions of Unregistered Children in Indonesia. The 
Indonesian Journal of Socio-Legal Studies, 2(1). 

Ismail, R., & Mustapa, A. (2025). Juridical Analysis of Unregistered Marriages' 
Effects on Children's Legal Status and Civil Rights. Estudiante Law 
Journal, 7(3). https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282 

Jauhari, A., et al. (2023). Legal Pluralism and Unregistered Marriages in 
Indonesia. Journal of Islamic Law Studies, 15(2). 

Kristiyanto, B., et al. (2020). Economic Factors Influencing Nikah Siri. Indonesian 
Journal of Social Research, 12(1). 

Miller, C., & Roberts, T. (2021). Customary Law and Legal Compliance in 
Indonesia. Asian Law Review, 28(3). 

Safithri, A., & Shiddiqi, H. A. (2024). Pencatatan Perkawinan Beda Agama 
(Kajian terhadap Perlindungan Hak Sipil dan Keutuhan Keluarga 
Perspektif Maqasid Syariah). Jurnal Hukum Das Sollen, 10(2). 

Sonu, E., Iqbal, M., Subli, M., & Alhabsyi, M. S. (2025). The Dynamics and Legal 
Implications of Unregistered Marriages in Indonesia. Antmind Journal of 
Jurisprudence and Social Justice, 1(1). https://doi.org/10.63077/9e5wjt36 

Sudirman, & Hamzah, I. S. (2024). Legal Protection for Women and Children in 
the Marriage Tradition of Muslim Communities. IBDA': Jurnal Kajian 
Islam dan Budaya, 22(1). 

Supriyanto, R., et al. (2022). Women's Rights in Unregistered Marriages. Gender 
& Law Journal, 30(5). 

https://doi.org/10.33756/eslaj.v7i3.32282
https://doi.org/10.63077/9e5wjt36

