
Volume 07 (02), 2025 ISSN 2338-4158 
 E-ISSN 2745-780X 
 

110 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter 
(Etika Seorang Muslim Terhadap Diri Sendiri) 

Inan Tihul 
Sekolah Tinggi Agama Islam Muslim Asia Afrika 

Email: nuuriyinant@gmail.com  

Abstrak 

Dari sekian banyak ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an yang 30 Juz, 6236 ayat bila 
kita simpulkan tentang akhlak kita kepada Allah setidaknya ada tiga. Dalam setiap 
keadaan harus ada pada setiap diri seorang muslim tiga hal tersebut yaitu; an-
yuthaa’a walaa yu’shaa (hendaklah seorang muslim itu senantiasa taat kepada 
Allah, dan tidak menentang Allah), an-yusykara walaa yukfara (hendaklah seorang 
mukmin itu harus senantiasa bersyukur, dan tidak kufur), an-yudzkara walaa 
yunsaa (hendaklah seorang mukmin itu senantiasa mengingat Allah, dan tidak 
pernah melupakan Allah). Di hadapan Allah Swt. manusia menempati derajat yang 
berbeda-beda sesuai dengan ketakwaan yang bersemayam di lubuk hatinya dan 
segala amal yang dilakukan anggota tubuhnya. Allah Swt. tidak melihat rupa 
seseorang dan tampilan tubuhnya namun Allah Swt melihat hati dan amal 
perbuatannya. Seorang muslim meyakini bahwa kebahagiaan di dunia dan di 
akhirat sangat ditentukan oleh sejauh mana pembinaan terhadap dirinya sendiri, 
perbaikan dirinya, dan penyucian dirinya. Selain itu, ia meyakini bahwa kecelakaan 
dirinya sangat ditentukan oleh sejauh mana kerusakan dirinya, pengotorannya, dan 
kebrengsekannya. 
 
Kata Kunci: Akhlak, Hati, Kebahagiaan, Kesucian, Dunia, Akhirat. 

Abstract 
Of the many verses from Allah in the 30 Juz, 6236 verses of the Qur'an, if we 
conclude about our morals towards Allah, there are at least three. In every situation, 
every Muslim must have these three things, namely; an-yuthaa'a walaa yu'shaa (let 
a Muslim always obey Allah, and not oppose Allah), an-yusykara walaa yukfara 
(let a believer always be grateful, and not be ungrateful), an-yudzkara walaa yunsaa 
(let a believer always remember Allah, and never forget Allah). Before Allah SWT, 
humans occupy varying degrees of status, depending on the piety that resides in 
their hearts and the deeds performed by their bodies. Allah SWT does not look at a 
person's appearance or physical appearance, but rather at their heart and deeds. A 
Muslim believes that happiness in this world and the hereafter is largely determined 
by the extent of one's self-cultivation, self-improvement, and self-purification. 
Furthermore, he believes that his own misfortune is largely determined by the extent 
of his own corruption, his defilement, and his wickedness. 
 
Keywords: Morals, Heart, Happiness, Chastity, World, Hereafter. 
 
PENDAHULUAN 

Bung Karno menegaskan: “Bangsa ini harus dibangun dengan 
mendahulukan pembangunan karakter (character building) karena character 
building inilah yang akan membuat Indonesia menjadi bangsa yang besar, maju dan 

mailto:nuuriyinant@gmail.com


| Inan Tihul 
 

  
111 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

jaya, serta bermartabat.kalau character building tidak dilakukan, maka bangsa 
Indonesia akan menjadi bangsa kuli.”1 Sebagai seorang muslim kita paham betul 
bahwa Rasulullah Saw. diutus Allah adalah untuk menyempurnakan akhlak. Bila 
kita petakan akhlak seorang muslim maka kita akan dapat berupa akhlak kepada 
Allah Swt., akhlak kepada makhluk Allah, dan akhlak kepada alam semesta. 

Dari sekian banyak ayat-ayat Allah dalam al-Qur’an yang 30 Juz, 6236 ayat 
bila kita simpulkan tentang akhlak kita kepada Allah setidaknya ada tiga. Dalam 
setiap keadaan harus ada pada setiap diri seorang muslim tiga hal tersebut. Tiga hal 
tersebut adalah; an-yuthaa’a walaa yu’shaa (hendaklah seorang muslim itu 
senantiasa taat kepada Allah, dan tidak menentang Allah), an-yusykara walaa 
yukfara (hendaklah seorang mukmin itu harus senantiasa bersyukur, dan tidak 
kufur), an-yudzkara walaa yunsaa (hendaklah seorang mukmin itu senantiasa 
mengingat Allah, dan tidak pernah melupakan Allah). Ketiganya merupakan 
penjabaran dari tujuan Allah menciptakan manusia dan jin yakni untuk beribadah 
kepada Allah semata. 

نِوۡدُبُعۡیَلِ 1لااِ س3َۡلاِۡاوَ 1نجِۡلا تُقَۡلَ& امَوَ  

“Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah 
kepada-Ku.” (Q.S. Az-Dzariat (51): 56) 
Sejatinya dalam setiap keadaan ketiga hal tersebut haruslah ada pada setiap 

diri seorang muslim. Namun ada kondisi yang umumnya kita letakan lebih spesifik 
penerapannya. Dalam kondisi stabil atau normal di mana kita dalam keadaan biasa-
biasa saja kita harus melaksanakan segala perintah Allah dan meninggal segala apa 
yang dilarang Allah. Dalam kondisi mendapat nikmat berupa bertambahnya harta 
atau suksesnya sebuah urusan bagi seorang muslim ia bersyukur dengan cara 
menggunakan amanah Allah berupa harta atau hal lainnya untuk semakin dekat 
dengan Allah dengan cara berbagi terhadap sesama hamba Allah baik itu berupa 
zakat yang wajib dikeluarkan maupun berupa infak dan sedekah untuk 
kemaslahatan umat dan tidak jatuh dalam kekufuran karena terlena dengan segala 
nikmat yang ada menyebabkan melakukan perbuatan sia-sia, hura-hura, dan 
mubadzir sehingga jatuh pada perbuatan mengingkari nikmat Allah (kufur). 

صىعی لاو ىعاطی نٔ!  

An-yuthaa’a walaa yu’shaa (hendaklah seorang muslim itu senantiasa taat 
kepada Allah, dan tidak menentang Allah). Seorang yang sudah menyerahkan 
dirinya untuk tunduk dan patuh kepada Sang Pencipta dirinya hendaklah selalu 
sadar bahwa tidak ada yang patut disembah selain Dia. Bersaksi bahwa kandungan 
makna laa ilaaha illallaah bukan cuma sebatas makna tidak ada Tuhan selain 
Allah, tetapi terhujam di dalam jiwanya bahwa Allah yang Maha Kuasa atas segala-
galanya. Tidak ada kekuatan kecuali Allah, tidak ada yang memberi kasih sayang 
kecuai Allah, tidak ada yang memberi rezeki kecuali Allah, dan lain sebagainya 
termasuk tidak ada daya dan upaya kecuali atas kehendak Allah. 

Seperti seorang yang terpantau kamera pengawas, segala gerak geriknya 
terekam dan tersimpan dan suatu saat dapat dilihat dan disaksikan. Orang yang 
sadar bahwa dirinya dan segala gerak-geriknya direkam tentunya tidak sembarang 

 
1Mukhlas Samani, Hariyanto, Pendidikan Karakter, (Bandung: Remaja Rosda Karya, 2013) 

, cet. Ke-3, hal. 2 



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

112 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

dia bergerak. Ia akan berpose sebaik mungkin di depan kamera. Tidak menunjukan 
perbuatan-perbuatan hina bahkan penampilannya pun akan ia perhatikan. Dengan 
busana terbaik tentunya, dengan tingkah polah yang ditata sedemikian rupa agar 
terlihat baik. Pun bila terekam suara tentunya bermanis-manis kata yang keluar dari 
mulut kita. Karena sadar bahwa semua terekam dan dapat diputar. Kesadaran yang 
penuh dengan keyakinan bahwa suatu hari mulut terkunci, tangan berbicara, dan 
kaki menjadi saksi. 

ّكلGَُوَ مِْههِاوَْفاَ لىَٰٓ? تمُِنخَْ مَوْیَْلاَ XسكUَْ اوُْنكاَ امَبِ مُْهُلQُرْاَ دَُهشNَْوَ مْيهِْدِْیآَ اَنمُِ نَوْبُِ  

“Pada hari ini Kami membungkam mulut mereka. Tangan merekalah yang 
berkata kepada Kami dan kaki merekalah yang akan bersaksi terhadap apa 
yang dahulu mereka kerjakan.” (Q.S. Yasin (36): 65). 
Bisa dibayangkan bagaimana kita mempertanggungjawabkan segala 

perbuatan kita kelak di hadapan Allah Swt hakim yang Maha Adil. Saat di dunia 
bagaimana lisan ini berdusta dan membalikan fakta. Membohongi orang lain guna 
mendapat keuntungan, menipu dan memperdaya sesama hamba Allah. Namun 
nanti (di Akhirat) mulut ini tidak mampu berkata lagi. Tidak dapat lagi mengingkari 
apa yang telah dikerjakan dari kekufuran dan pendustaan. Begitulah keadaan orang-
orang kafir dan orang-orang munafik di hari akhirat kelak. Di saat mereka 
mengingkari perbuatan jahat dan zhalim yang mereka lakukan di dunia bahkan 
mereka berani mengucapkan sumpah untuk hal itu. Maka pada hari itu Allah 
mengunci mulut mereka dan membiarkan semua anggota tubuh berbicara menjadi 
saksi atas apa yang mereka perbuat. 

Oleh karena itu sangat penting bagi setiap orang Islam sebelum ia beretika 
terhadap orang lain atau makhluk lain di muka bumi ini hendaklah mampu beretika 
terhadap dirinya sendiri. Karena setiap diri kita adalah pemimpin dan suatu hari 
nanti akan dimintakan pertanggungjawaban terhadap apa yang kita pimpin 
termasuk kepemimpinan kita terhadap diri sendiri. 

Orang beriman tahu bahwa dirinya sedang menuju perjalanan panjang yang 
memerlukan bekal. Oleh sebab itu orang beriman selalu berusaha untuk selalu 
menyisihkan waktu, tenaga, dan harta  dengan lebih mengedepankan pada 
kehidupan akhirat yang lebih besar, hati dan cintanya berada di akhirat sana. 
Hatinya memutuskan untuk menetap di akhirat, bukan menetap di dunia. Karena 
tujuan utama bagi orang beriman yang ‘arif dan ‘alim adalah mendekati pintu Allah 
Azzawa Jalla. 
 
PEMBAHASAN 

Ali bin Abi Thalib ra. menggambarkan hati seperti hewan liar yang tidak 
pernah jinak dan selalu lari sejauh-jauhnya bila didekati manusia. Atau sebaliknya 
hati itu seperti binatang buas yang menyerangnya karena ingin bela diri. Orang yang 
cerdas dalam melatih dan menjinakkan hewan liar tersebut, dia akan mampu dengan 
izin Allah merubah kebuasan dan keliarannya menjadi tabiat jinak sehingga ia bisa 
menerimanya dan menjadi lengket dengannya seperti lengketnya seekor kucing 
ketika dielus punggungnya.2 

“Seorang hamba apabila melakukan suatu kesalahan, maka dititikkan 
dalam hatinya sebuah titik hitam. Apabila ia meninggalkannya dan meminta ampun 

 
2Abdu al-Hamid al-Bilali, Al-Mushoffā min Shifātid Du'āt, terj. Tajudin Pogo, (Jakarta: Pustaka 

Ikadi, 2013) , cet. Ke-3, hal. 37 



| Inan Tihul 
 

  
113 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

serta bertaubat, hatinya dibersihkan. Apabila ia kembali (berbuat maksiat), maka 
ditambahkan titik hitam tersebut hingga menutupi hatinya. Itulah yang diistilahkan 
“ar raan” yang Allah sebutkan dalam firman-Nya (yang artinya), ‘Sekali-kali tidak 
(demikian), sebenarnya apa yang selalu mereka usahakan itu menutupi hati 
mereka’.” 

Pemahaman kita perihal iman haruslah bersifat humanisme teosentris, yakni 
keimanan yang diarahkan pada Tuhan, namun pada saat yang bersamaan keimanan 
tersebut memberikan dampak terhadap visi transendental yang humanis, yaitu visi 
keyakinan pada Tuhan yang tampak dalam amal shaleh yang bermanfa’at bagi 
manusia.3 Kelembutan hati dalam menerima ajaran Islam dan bersikap lembut 
adalah bagian penting dalam membentuk kepribadian seorang muslim. 

Takwa adalah jalan mencapai hidayah. Siapa saja yang menjalankannya, 
pasti mendapat petunjuk. Selain itu, takwa ibarat tali kuat, barangsiapa berpegangan 
dengannya, pasti akan selamat. Takwa ialah menjalankan perintah-perintah Allah 
dan menjauhi larangan-larangan-Nya, baik ketika sendirian atau di hadapan orang 
banyak.takwa seseorang itu belum bisa dianggap sempurna, sebelum dia dapat 
membersihkan dirinya dari sifat-sifat tercela dan menghias dirinya dengan-sifat-
sifat terpuji.4 Terdapat lebih dari 150 ayat dalam Al-Qur’an yag berbicara tentag 
ketakwaan dan takut kepada Allah. 

Secara harfiah, kata takwa, yang berasal dari akar kata waqa, berarti 
menjaga diri dari sesuatu yang membahayakan. Secara syariat, kata itu memiliki 
dua pengertian. Pengertian umum takwa adalah sikap hati-hati, waspada, dan 
menjaga jarak dari berbagai hal yang dapat mencelakakan diri kita di Hari 
Kemudian. Lebih jauh, takwa dalam pengertian ini adalah menghindari pikiran, 
perasaan, dan atau tindakan yang dapat dianggap sebagai penyekutuan terhadap 
Allah Swt. Atau, takwa adalah menghindarkan segala hal  yang dapat menjauhkan 
kita dari kebenaran, dan melaksanakan segala hal yang dapat mendekatkan kita 
kepada Allah. Allah sendiri menggambarkan ketakwaan sebagai “takut kepada-Nya 
sebagaimana Dia seharusnya ditakuti.”5  

Takwa dalam pengertian khusus adalah merasa takut dan menjauhkan diri 
dari segala hal yang akan mengakibatkan hukuman, yaitu segala hal yang 
merupakan perbuatan dosa, haram, dan makruh. “Menjalankan perintah-perintah 
Allah dan menjauhi larangan-larangan-Nya, baik ketika sendirian ataupun di 
hadapan orang banyak. Takwa seseorang itu belum dianggap sempurna, sebelum 
dia dapat membersihkan dirinya dari sifat-sifat tercela (takhalli) dan menghias 
dirinya dengan sifat-sifat terpuji (tahalli)”6 

Bila ketakwaan itu letaknya di hati, maka tidak ada yang bisa 
mengetahuinya melainkan Allah Swt. Bisa jadi ada orang yang secara fisik tampan 
rupawan, cantik menarik, kaya raya, berkedudukan yamg tinggi namun hatinya 
lemah tidak ada semangat ketakwaan di dalam hatinya. Sebaliknya, ada orang 
nampak sederhana dan tidak memiliki apa bahkan mungkin buruk rupa, namun 
hatinya terang  dengan sinar ketakwaan sehingga ia menjadi orang mulia di sisi 
Allah Swt. 

 
3Abuddin Nata, Studi Islam Komprehensif, (Jakarta: Kencana Prenada, 2011) , cet. Ke-1, hal. 

131  
4Hafidz Hasan Al-Mas’udi, Taysiru al-Khalaq, terj. M. Fadlil Sa’id An-Nadwi, (Surabaya: Al-

Hidayah, 1418 H), cet. Ke-1, hal. 11. 
5Syekh Muhammad Pir Ali al-Birkawi, Al-Thariqah al-Muhammadiyyah, terj. Ahmad Syamsu 

Rizal,  (Jakarta: Zaman, 2015), cet. Ke-1, hal. 76.  
6Hafidz Hasan Al-Mas’udi, op.cit, hal. 11.  



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

114 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Allah Swt memuliakan manusia atas dasar ketakwaan dan ketaatannya, 
bukan karena jasadnya atau banyaknya harta yang dimiliki. Betapa banyak orang 
yang dianggap hina oleh orang lain karena dia lemah dan tidak memiliki harta 
namun di sisi Allah dia orang yang dimuliakan. Sementara juga ada orang yang 
dihormati karena jabatan, kekuasaan, dan harta yang didapat dengan jalan yang 
tidak dibenarkan syari’at, di hadapan Allah Swt, orang seperti ini adalah orang yang 
penuh dengan kehinaan.  Di hadapan Allah Swt. manusia menempati derajat yang 
berbeda-beda sesuai dengan ketakwaan yang bersemayam di lubuk hatinya dan 
segala amal yang dilakukan anggota tubuhnya. Allah Swt. tidak melihat rupa 
seseorang dan tampilan tubuhnya namun Allah Swt melihat hati dan amal 
perbuatannya. 
 
Pengertian Akhlak, Karakter, dan Etika 

Kata akhlak berasal dari bahasa Arab khuluq yang jamaknya akhlaq. 
Menurut bahasa, akhlak adalah perangai, tabiat, dan agama. Dalam Kamus Besar 
Bahasa Indonesia, kata akhlak diartikan sebagai budi pekerti, watak, tabiat. 
Berkaitan dengan pengertian khuluq yang berarti agama, Al-Fairuzzabadi berkata, 
“Ketahuilah, agama pada dasarnya adalah akhlak.  Barang siapa memiliki akhlak 
mulia, kualitas agamanya pun mulia. Agama diletakkan di atas empat landasan 
akhlak utama, yaitu kesabaran, memelihara diri, keberanian, dan keadilan.”7 

Kata Al-Ghazali bahwa akhlak adalah daya kekuatan (sifat) yang tertanam 
dalam jiwa yang mendorong perbuatan-perbuatan  yang spontan tanpa memerlukan 
pertimbangan pikiran. Ibnu Maskawih memandang akhlak adalah keadaan jiwa 
seseorang yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa 
melalui pertimbangan pikiran terlebih dahulu. Keadaan ini terbagi dua, ada yang 
berasal dari tabiat aslinya, ada pula yang diperoleh dari kebiasaan yang berulang-
ulang. Boleh jadi, pada mulanya tindakan itu melalui pikiran dan pertimbangan, 
kemudian dilakukan terus-menerus, maka jadilah suatu bakat dan akhlak.8 

Bisa kita katakan bahwa akhlak adalah tindakan spontanitas dari seseorang 
tanpa proses berpikir terlebih dahulu akibat dari kebiasaan dan merupakan bentuk 
kepribadian dari seseorang. Tindakannya tersebut tanpa rekayasa bersipat spontan 
tanpa stimulus dari luar dirinya. Bila ada orang yang jatuh segera ia membantu 
untuk membangunkannya tanpa bertanya itu siapa atau berpikir dahulu untuk apa 
ia menolongnya. Begitu pada hal-hal yang buruk, seseorang akan mudah 
melakukannya tanpa proses berpikir terlebih dahulu. Apakah itu berupa ucapan 
maupun perbuatan begitu mudahnya dilakukan dari alam bawah sadarnya. 

Haji Agus Salim, merumuskan makna takwa dengan menggunakan 
memelihara sebagai titik tolak. Menurut beliau takwa adalah sikap mental 
seseorang yang selalu ingat dan wasapada terhadap sesuatu dalam rangka 
memelihara dirinya dari noda dan dosa, selalu berusaha melakukan perbuatan-
perbuatan yang baik dan benar, pantang berbuat salah dan melakukan kejahatan 
terhadap oranng lain, diri sendiri dan lingkungannya.9 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, karakter merupakan sifat-sifat 
kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan seseorang dengan yang lain. 
Karakter dimaknai sebagai cara berpikir dan berprilaku yang khas tiap individu 
untuk hidup dan bekerja sama, baik dalam lingkungan keluarga, masyarakat, 

 
7Rosihon Anwar,  Akhlak Tasawuf,  (Bandung: Pustaka Setia, 2010), cet, ke-10, hal. 11-12.  
8Ibid, hal 13.  
9Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016), 

cet. Ke-14, hal. 362  



| Inan Tihul 
 

  
115 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

bangsa, dan negara. Individu yang berkarakter baik adalah individu yang dapat 
membuat keputusan dan siap mempertanggungjawabkan setiap akibat dari 
keputusannya. Karakter dapat dianggap sebagai nilai-nilai perilaku manusia yang 
berhubungan dengan Tuhan Yang Maha Esa, diri sendiri, sesama manusia, 
lingkungan, dan kebangsaan yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan, 
perkataan, dan perbuatan berdasarkan norma-norma agama, hukum, tata krama, 
budaya, adat istiadat, dan estetika. Karakter adalah  perilaku yang tampak dalam 
kehidupan sehari-hari baik dalam sikap maupun dalam bertindak. Karakter 
merupakan sikap dan kebiasaan seseorang yang memungkinkan dan mempermudah 
tindakan moral.10 

Karakter lahir dari pembiasaan berpikir dan berprilaku. Seorang yang 
disiplin dalam bekerja tentunya tidak semata-mata begitu saja menjadi orang yang 
disiplin. Ada proses pembiasaan yang cukup lama sebelumnya, dari latihan 
pembiasaan yang dibentuk. Harishun ‘ala waqtihi (disiplin waktu) satu dari 
sepuluh karakter ideal seorang pribadi muslim yang dirumuskan oleh Hasan Al-
Banna perlu terus dilatih dan diimplementasikan dalam kehidupan sehari-sehari. 
Dari disiplinnya seorang muslim menjaga waktu shalat, meluangkan waktu untuk 
membaca firman Allah, dan mengatur waktu untuk berbagai kegiatan positif yang 
bernilai. 

Karakter tidak diwariskan, tetapi sesuatu yang dibangun secara 
berkesinambungan hari demi hari melalui pikiran dan perbuatan, pikiran demi 
pikiran, tindakan demi tindakan.11 Seorang yang shalih tidak bisa mewariskan 
keshalihannya pada anak-anaknya begitu saja  melainkan ia harus membentuk 
pribadi anak-anak melalui pembiasaan sejak masih kecil. 

Takwinul fardhi (pembentukan individu) harus dilakukan oleh setiap 
orangtua. Karena manusnia saat dilahirkan tidak mengetahui sesuatu apapun. 
Orangtualah yang mengajarkan berbagani hal pada makhluk yang masih lemah dan 
belum memiliki pengetahuan apapun. Tugas orangtua pula mengajarkan dan 
mengembangkan berbagai potensi yang ada pada diri anak termasuk potensi dasar 
(fitrah) termasuk mengenalkan sifat-sifat Tuhan yang dalam Islam terangkum 
dalam 99 nama-nama Tuhan yang baik (asmaul husna). 

Selain akhlak, lazim juga dipergunakan istilah “etika”. Perkataan ini berasal 
dari bahasa Yunani “ethos” yang berarti adat kebiasaan. Ia membicarakan 
kebiasaan (perbuatan), tetapi bukan menurut tata adat, melainkan tata adab, yaitu 
berdasarkan intisari atau sifat dasar manusia: baik buruk. Jadi, etika adalah teori 
tentang perbuatan manusia dilihat dari baik buruknya.12 

Etika adalah ilmu tentang tingkah laku manusia. Soerganda menyatakan 
bahwa etika adalah filsafat nilai, pengetahuan tentang nilai-nilai, ilmu yang 
mempelajari soal kebaikan dan keburukan  di dalam hidup manusia semuanya, 
terutama mengenai gerak-gerik pikiran dan rasa yang merupakan pertimbangan dan 
perasaan sampai mengenai tujuannya bentuk perbuatan. Secara filsafat bisa kita 
pahami bahwa etika adalah ilmu yang menyelidiki baik buruknya perbuatan 
berdasarkan pada akal pikiraan. 

Orang muslim melihat kepada Allah Ta’ala  ketika ia bermaksiat dan tidak 
taat kepada-Nya. Ia merasa seolah-olah ancaman Allah Ta’ala telah mengenai 
dirinya, siksa-Nya telah terjadi pada dirinya, dan hukumannya telah turun padanya. 

 
10Muchlas Samani, Pendidikan Karakter Konsep dan Model, (Bandung: Rosda Karya, 2013), 

cet. Ke-3, hal. 42.  
11Ibid, hal. 41.   
12Rosihon Anwar, op.cit hal. 15.   



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

116 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Ia juga melihat Allah Ta’ala ketika ia taat dan mengikuti syari’at-Nya, ia merasa 
seolah-olah Dia telah memberikan janji-Nya kepadanya, dan pakaian keridhaan 
telah dikenakan kepadanya, kemudian dia berbaik sangka kepada-Nya, sebab tidak 
etis seseorang berlaku buruk terhadap Allah Ta’ala, kemudian ia bermaksiat dan 
tidak taat kepada-Nya, serta berpendapat bahwa Allah Ta’ala tidak melihat dirinya, 
dan tidak menghukumnya atas pelanggarannya.13 

Etika dan akhlak mempunyai persamaan dan perbedaan. Persamaannya 
adalah sama-sama membahas masalah baik dan buruknya tingkah laku manusia 
sehingga akhlak sering disebut dengan etika Islam. Perbedaannya adalah etika 
bertitik dari akal pikiran, tidak dari agama, sedangkan akhlak (etika Islam) berdasar 
ajaran Allah Swt. dan Rasul-Nya. 

Berikut karakteristik etika yang sesuai dengan ajaran Islam: 
1. Etika Islam mengajarkan dan menuntun manusia pada tingkah laku yang baik 

dan menjauhkan diri dari tingkah laku yang buruk. 
2. Etika Islam menetapkan bahwa sumber moral, ukuran baik buruknya perbuatan 

didasarkan pada ajaran Allah Swt (Al-Qur’an) dan ajaran Rasul-Nya (Sunnah). 
3. Etika Islam bersifat universal dan komprehensif, dapat diterima oleh seluruh 

umat manusia dalam segala waktu dan tempat. 
4. Dengan rumus-rumus yang praktisdan tepat, sesuai dengan fitrah (naluri) dan 

akal pikiran manusia, etika Islam dapat dijadikan pedoman oleh seluruh 
manusia. 

5. Etika Islam mengatur dan mengarahkan fitrah manusia pada jenjang akhlak 
yang luhur dan meluruskan perbuatan manusia di bawah pancaran sinar 
petunjuk Allah Swt, menuju keridhaan-Nya, sehingga terselamatkan manusia 
dari pikiran dan perbuatan yang keliru dan menyesatkan. 14 

Etika Islam haruslah hadir dalam setiap diri orang yang beriman. Hal 
tersebut merupakan  upaya dalam rangka mewujudkan kemakmuran dan 
kesejahteraan bagi setiap makhluk yang ada di muka bumi. Sebagai implementasi 
ajaran para utusan Allah Swt. yakni menjadi rahmat bagi seluruh alam. 

Muslim yang baik adalah orang yang meiliki aqidah yang lurus dan kuat 
yang mendorongnya utuk melaksanakan syariah yang hanya ditujukan kepada 
Allah sehingga tergambar akhlak yang terpuji pada dirinya. Seseorang yang 
melakukan suatu perbuatan baik, tetapi tidak dilandasi oleh akidah atau keimanan, 
maka orang itu termasuk dalam kategori kafir. Seorang yang mengaku berakidah 
atau beriman, tetapi tidak mau melaksanakan syariah, maka orang itu disebut fasik. 
Sedangkan orang yang mengaku beriman dan melaksanakan syariah tetapi dengan 
landasan akidah yang tidak lurus disebut munafik.15 
 
Etika Terhadap Diri Sendiri 

Akhlak yang dalam bahasa Indonesia lebih dikenal dengan istilah etika atau 
moral, merupakan salah satu isi kandungan Al-Qur’an yang sangat mendasar. 
Urgensi ajaran akhlak ini antara lain dapat dipahami dari pernyataan Rasulullah 
Saw. ketika beliau bersabda: 

 
13Abu Bakr Jabir Al-Jazairi, Minhajul Muslim, terj. Fadhli Bahri,  (Jakarta: Darul Falah, 

2005), cet. Ke-9, hal. 110.   
14Rosihon Anwar, op.cit hal. 17.    
15Direktorat Pembinaan Perguruan Tinggi Agama Islam, Direktorat Jenderal Pembinaan 

Agama Islam Departemen Agama Islam, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada perguruan 
Tinggi,  (Jakarta: Bulan Bintang, 2013), cet. Ke-2, hal. 94-95.  



| Inan Tihul 
 

  
117 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

ا
Y
قِلاْ&_]ا مَرِكاَمَ مَمَِّت\] تُْثعُِب ام1َن  

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan kesalehan akhlak". 
Akhlak memiliki kedudukan yang sangat penting bagi kehidupan umat 

manusia, dan bahkan juga bagi kesuksesan seseorang dalam melaksanakan 
tugasnya. Rasulullah Saw. sendiri sebagaimana dinyatakan Al-Qur’an, berhasil 
melaksanakan misinya menyampaikan risalah Islamiyah antara lain justru 
disebabkan komitmen dan konsisten akhlaknya  yang sangat agung, dan karenanya 
beliau menjadi uswatun hasanah (contoh yang baik) bagi umat yang 
mengikutinya.16 

Setiap muslim yang mendirikan shalat wajib menjadi manusia yang baik 
akhlaknya. Dalam bergaul dengan manusia, ia harus lemah lembut, penuh toleransi, 
dan selalu tampil sebagai orang yang mempunyai sifat-sifat terpuji. Dengan 
demikian, ketika ia bergaul dengan orang lain ia bagaikan bunga mekar yang harum 
semerbak; indah, lembut, penyayang, terta tidak sombong atau tawadhu (rendah 
hati). Bagaimanapun sikap lembut, lentur, elastis, dan bagus dalam berbicara dalah 
buah dari akhlak yang baik. Sedangkan berbicara buruk dan suka mencela dalah 
buah dari kejelekannya perilaku atau akhlak seseorang. Akhlak yang baik menuntut 
dan melahirkan jiwa pengasih yang lemah lembut dan harmonis. Sedangkan akhlak 
yang buruk mengakibatkan saling membenci, saling mendengki, dan saling 
membelakangi.17 

Orang yang tidak mengetahui kedudukan Allah dengan pengetahuan yang 
semestinya, tentu tidak merasa takut kepada Allah dengan takut yang semestinya 
dan tidak mau mengagungkan Allah dengan semestinya.18 Sesungguhnya amal-
amal lahiriah itu ada hubungannya dengan amal-amal samar (hati). Amalan-amalan 
hati ini bisa membaguskan amal lahir dan dapat pula merusaknya. Amal-amal hati 
seperti ikhlas, riya, ujub, mengingat anugerah Allah dan sebagainya. Barang siapa 
tidak mengetahui amal-amal batin dan sebab-sebab berpengaruhnya pada ibadah 
lahiriyah, serta cara-cara memelihara amal lahir dari amal batin yang jelek, maka 
amal lahir orang tersebut tentu tidak selamat dari kerusakan, akibantnya ia 
kehilangan amal lahir dan sekaligus amal batin. Yang tinggal pada dirinya tidak ada 
lain kecuali celaka dan kepayahan. Ini merupakan kerugian yang nyata. 

Warid adalah inspirasi yang turun dan langsung mendominasi hati. Warid 
hadir untuk membimbing hati ke arah amal kebajikan dan kejayaan ruhani. Amal 
perbuatan lahir itu expresi yang konsisten dari keadaan hati, perkataan seseorang 
bisa berbohong pada orang lain, tapi tidak bisa berbohong pada suara hati. Hati 
amat tahu terhadap kualitas perbuatan jasmani, bahkan hati menentukan gerak-
gerik jasmani. Sesungguhnya hati adalah inti kekuatan jasmani, sumber inspirasi 
sekaligus pengendali jasmani.19 

Sumber segala dosa adalah syahwat perut, dan dari situ timbul syahwat 
kemaluan. Karena itulah, Adam as. melanggar larangan Allah sehingga dikeluarkan 
dari Surga, dan itulah yang menyebabkan seseorang mencari dunia dan 

 
16Muhammad Amin suma, Ulumul Qur’an, (Depok: Raja Grafindo persada, 2014), cet. Ke-

2, hal. 103.  
17Hasan bin Ali As-Saqqaf, Shahih Shifat Shalat an-Nabi, terj. Tarmana Ahmad Qosim,  

(Bandung: Pustaka Hidayah, 1993), hal. 17  
18Al-Ghazali, Minhajul ‘Abidin, ter. M. Adib Bisri, (Jakarta: Pustaka Amani, 1986), hal. 31  
19Syekh Ibnu Ahtaillah Assakandari, Al-Hikam, terj. ‘Aliy As’ad, (Kudus: Menara Kudus, 

2014), hal. 35  



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

118 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

menyukainya.20 Terus menerus malakukan dosa, termasuk suatu perbuatan yang 
dapat mengakibatkan kelamnya hati. Hati yang gelap dan keras tidak dapat bersih 
dan bening, tidak ada rasa nyaman, tidak  ada rasa manis (gembira) pada waktu 
mengerjakan ibadah.  

Secara umum dosa itu ada tiga macam. Pertama, dosa karena meninggalkan 
kewajiban seperti meninggalkan shalat, puasa, zakat, dan lain sebagainya. Kedua, 
dosa melanggar larangan Allah Ta’ala seperti meminum minuman keras, memakan 
riba, berdusta, dan lain-lain. Dan ketiga, dosa antara sesama makhluk Allah. Untuk 
dosa pertama seseorang yang meninggalkan perintah Allah maka ia harus memohon 
ampun atas perbuatannya, tidak mengulanginya, dan mengganti (mengqhada) 
segala kewajiban seperti meninggalkan shalat, puasa, dan lainnya. Untuk 
melanggar larangan Allah maka dengan cara menyesal dan tidak mengulanginya. 
Untuk dosa yang ketiga adalah terkait dengan hak-hak antar sesama hamba Allah 
yang berkaitan dengan jiwa, harta, kehormatam seseorang dan lainnya. Ketiga hal 
ini adalah hal yang sangat berharga bagi seorang muslim. 

Oleh karena itu Rasullah Saw. memerintahkan kita untuk selalu 
menjalankan berbagai perintah Allah Swt. di manapun kita berada. Saat tergelincir 
pada kesalahan maka segera mengiringinya dengan perbuatan baik dengan harapan 
dapat menghapus kesalahan tersebut Allah mengampunnya). Rasulullah juga 
memerintahkan kita untuk mempergauli manusia dengan akhlak terbaik kita. 
Sungguh Allah mencintai orang-orang yang selalu menjaga kesucian dirinya dari 
keburukan serta Allah tegaskan mereka sebagai manusia yang sangat beruntung. 
Allah juga beri peringatan kepada kita bahwa kehinaanlah yang akan diperoleh 
seseorang bila dia mengotori dirinya dengan dosa. 

8سدَ نْمَ بَا4َ دَْقوَ  ۖا0َكّٰزَ نْمَ حََلفْاَ دَْق ّ ۗ ا0َٰ

“Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu)  dan sungguh 
rugi orang yang mengotorinya.” (QS. Asy-Syams: 9-10). 
Orang boleh kaya dunia, tetapi Nabi saw. melarang jangan cinta dunia, 

seperti Nabi Sulaiman as.dan para sahabat yang kaya, kita harus menundukan 
dunia, dunia tidak boleh diletakkan dalam hati. Berdzikirlah pada Allah dengan hati 
yang hadir (khusyuk), dan berhati-hati daripada lalai, sebab lalai itu menyebabkan 
hati beku. Dan serahkan dirimu pada Allah, dan relakan hatimu menerima bala ujian 
sebagaimana kegembiraanmu ketika menerima nikmat dan kalahkan hawa nafsu 
dengan meninggalkan sahwat.21 Ada orang yang hatinya disinari Allah kemudian 
menjadi ahli dzikir dan ada orang yang selalu berdzikir kemudian hatinya bersinar. 

Seorang muslim harus meyakini bahwa iman yang baik dan amal shalih 
dapat membersihkan diri dan jiwanya. Sebaliknya ia juga harus menyadari bahwa 
keburukan walaupun kecil bila dilakukan secara terus menerus dan tidak distighfari 
akan mengotori jiwanya dan menyebabkan terjatuh pada kehinaan dan dosa. 
Bukankah kita paham bahwa “Sesungguhnya apabila seorang mukmin melakukan 
sebuah dosa, maka akan ada noktah hitam dalam hatinya. Jika ia bertaubat, 
meninggalkan dosa tersebut, dan beristighfar memohon ampun kepada Allah, maka 
hatinya akan menjadi bersih dan cemerlang. Tetapi jika ia kembali melakukan dosa 

 
20Imam Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya ‘Ulumuddin, terj. Zeid Husein Al-Hamid, (Jakarta: 

Pustaka Amani, 2007), cet.ke-2, hal. 251 
21Ahmad Ibnu ‘Athaillah, Al-Hikam, terj. Salim Bahreisy, (Surabaya: Balai Buku, 1980), 

hal.9-10  



| Inan Tihul 
 

  
119 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

sebelum bertaubat, maka bertambah noktah hitam tersebut sampai menutupi 
hatinya”. Maka tidak sepatutnya kita meremehkan dosa walaupun dosa itu adalah 
dosa kecil. 

Hati diibaratkan seperti lembaran putih sedangkan dosa laksana noda hitam. 
Bila lembaran putih tersebut terkena noda berupa titik hitam kecil dibiarkan, tidak 
langsung dibersihkan bahkan semakin bertambah dari waktu ke waktu, maka 
lambat laun lembaran putih akan didominasi oleh noda hitam dan tentu selanjutnya 
akan sulit untuk dibersihkan. 

“Sesungguhnya seorang mukmin mengerjakan dosa, maka ada noda hotam 
di hatinya. Jika ia bertaubat,berhenti (dari dosa tersebut), dan beristighfar, 
maka hatinya bersih. Jika dosanya bertambah, bertambah pula noda 
hitamnya hingga menutupi hatinya”. HR. An-Nasai dan At-Tirmidzi. 
Orang muslim meyakini bahwa kebahagiaan di dunia dan di akhirat sangat 

ditentukan oleh sejauh mana pembinaan terhadap dirinya sendiri, perbaikan dirinya, 
dan penyucian dirinya. Selain itu, ia meyakini bahwa kecelakaan dirinya sangat 
ditentukan oleh sejauh mana kerusakan dirinya, pengotorannya, dan 
kebrengsekannya.22 

Oleh karena itu, hendaklah setiap individu beriman senantiasa berusaha 
selalu menjaga dirinya dari berbagai perbuatan dosa. Baik itu dosa-dosa yang kecil 
terlebih lagi dosa yang besar. Tidak henti-hentinya membina diri menjaga 
kesuciannya dari prilaku tercela. Menjaga lisannya agar tidak mudah berucap yang 
tidak bermanfaat apalagi sampai mencela, mencaci, dan menyakiti orang lain. 
Menjaga kepala dan apa saja yang ada di kepala kita untuk senantiasa tunduk pada 
peintah Allah. Menjaga kepala agar senantiasa tunduk pada perintah-Nya dan dan 
bersujud kepada-Nya. Menjaga kedua mata dari melihat yang tidak dirihdai-Nya, 
menjaga kedua telinga dari mendengar hal-hal yang mengakibatkan dosa, menjaga 
kedua tangan untuk tidak mengambil milik orang lain, dan menjaga kedua kaki 
untuk tidak melangkah pada tempat-tempat yang tidak diridhai. Serta menjaga 
segala perintah Allah dalam sepanjang hidupnya. 

Hubungan manusia dengan hati nurani atau dirinya sendiri sebagai dimensi 
takwa dapat dipelihara dengan jalan meghayati benar patokan-patokan akhlak yang 
disebutkan Tuhan dalam berbagai ayat dalam Al-Qur’an untuik menjadi pedoman 
hidup dan kehidupan manusia. 

Sebelum seorang muslim beretika kepada manusia lain, Abu Bakr Al-Jazairi 
memberikan arahan hendaknya ia senantiasa memperbaiki dirinya, membinanya, 
dan membersihkannya. Sebelum kita melakukan hablumminnas maka hendaklah 
kita semua mampu beretika terhadap diri sendiri. 
 
Taubat 

Taubat yaitu kembali dari perkara yang keberadaannya tercela menurut 
syarai’at, kepada perkara yang terpuji menurut syari’at dan mengetahui bahwa 
dosa-dosa dan segala kemaksiatan itu sebagai hal yang merusak dan hal yang 
menjauhkan dari Allah ‘azza wa jalla dan dari surga-Nya, sedangkan 
meninggalkannya dapat mendekatkan kepada Alla ‘azza wa jalla dan surga-Nya.23 

 
 

22Abu Bakr Jabir Al-Jazairi, Minhajul Muslim, terj. Fadhli Bahri, (Jakarta: Darul Falah, 
2004), cet.ke-7, hal. 121  

23Syekh Muhammad Nawawi bin Umar al-Bantani, Tanqihul Qoulil Hatsits, terj. Zainal 
Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2012), hal. 199   



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

120 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Hakikat taubat menurut arti bahasa adalah kembali. Kata taba berarti 
kembali, maka taubat maknanya juga kembali. Artinya, kembali dari sesuatu yang 
dicela dalam syariat menuju sesuatu sesuatu yang dipuji dalam syatiat.24 

Setiap bani adam  memliki dosa, dan sebaik-baiknya pendosa adalah yang 
mereka yang bertaubat. Orang yang bertaubat dari satu dosa dengan penuh 
penyesalan sama seperti orang yang tidak ada dosa pada dirinya. Sedangkan orang-
orang yang memohon ampun atas dosanya, sedangkan ia masih tetap melakukan 
atas dosa tersebut sama seperti orang yang memperolok-olok terhadap Tuhannya. 

bٔةبوت مدنل  

“Penyesalan adalah taubat.” 
Taubat hanya sebatas lisan tanpa diikuti penyesalan di dalam hati terta tidak 

diikuti dengan memperbaiki diri serta tidak meninggalkan atas dosa maka itulah 
taubatnya para pendusta. Orang-orang yang benar-benar bertaubat dari dosa akan 
meneteskan air dengan deras dan perlahan hatinya menjadi lembut. Taubat dan an-
nadamu (penyesalan) merupakan merupakan penebus dosa. Setidaknya ada 
beberapa hal yang perlu diperhatikan bagi orang-orang berdosa yaitu ber-istighfar 
dengan lisan, menyesal denga hati, meninggalkan dengan seluruh anggota badan, 
dan berketatapan hati untuk tidak mengulangi kembali segala dosa. 

Seorang pemuda yang bertaubat akan sangat dicintai Allah. Orang yag 
sering bertaubat akan menjadi lembut hatinya disebabkan kehadiran kasih sayang 
Allah di dalam hatinya. Muncul kedekatan di dalam dadanya rasa dekat dengan 
Tuhannya, sehingga pada akhirnya seperti orang yang tidak memiliki dosa. Setelah 
kehadiran kasih sayang dari yang Maha Penyayang di dalam hatinya akan 
mendorong jiwanya menjadi pribadi penyayang bagi makhluk Allah lainnya. Tidak 
ada yang lebih dicintai Allah melebihi seorang pemuda yang bertaubat dan tidak 
ada yang paling dibenci Allah melebihi orang tua yang tidak kunjung berhenti 
dalam melakukan maksiat.  

Sungguh Allah sangat bergembira menyaksikan seorang hamba-Nya yang 
bertaubat. Dalam sebuah hadits yang diriwayatkan Muttafaqun ‘Alayhi bahwa 
Allah lebih berbahagia dengan taubat (kembalinya) hamba-Nya dibanding seorang 
di tempat sepi dan rawan bahaya dengan hewan kendaraan yang memuat makanan 
dan minumannya, kemudian ia tidur. Ketika ia bangun, hewan kendaraannya hilang 
ia pun mencarinya hingga kehausan, ia berkata, ‘Aku akan kembali ke tempatku 
semula hingga aku mati.’kemudian ia letakkan kepalanya di atas lengannya untuk 
mati. Kemudian ia bangun, ternyata hewan kendaraanya ada di sisinya lengkap 
dengan makanan dan minumannya.  Jadi Allah lebih berhagia dengan taubat 
(kembalinya  (hamba yang mukmin daripada (kebahagiaan) orang tersebut dengan 
(kembalinya) hewan kendaraan dan bekalnya. 

Agar kita menjadi orang yang beruntung kata Allah bertaubatlah, 
sebagaimana firman-Nya: 

نَوْحُلِفُْت كمُْ?لعََل نَوُْ>مِؤْمُْلا ه6َیاَ اعًیْجمَِ ِّٰ-ا لىَاِ ا(وُْبوُْتوَ  

“Bertobatlah kamu semua kepada Allah, wahai orang-orang yang beriman, 

 
24Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisaburi, Risalah Qusyairiyah, rej. 

Umar Faruq, (Jakarta : Pustaka Amani, 2013), Cet. Ke-III, h. 117 



| Inan Tihul 
 

  
121 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

agar kamu beruntung.” QS.An-Nur : 31. 
Menurut Al-Qusyairi setidaknya ada tiga syarat taubat dapat diterima oleh 

Allah Swt. yaitu, penyesalan, berhenti dari dosa yang ditaubati, dan berketapan hati 
untuk tidak kembali pada dosa tersebut. Menyesali diri karena saking bodohnya 
mengikuti hawa napsu hingga terjerumus pada perbuatan yang dilarang dalam 
syari’at. Alpa bahwa Allah Maha Melihat, Maha Mendengar, dan Maha 
Mengetahui segala perbuatan serta Maha Membalas. Bersegera meninggalkan 
lingkaran dosa dan berhijrah menuju ampunan Allah dan berkomitmen untuk tidak 
lagi melakukannya. 

Al-Ghazali berkata, sesungguhnya taubat adalah meninggalkan upaya sadar 
(dalam melakukan) suatu dosa yang telah lalu, yang serupa dengan dosa itu, dari 
dirinya, baik (sama) derajat maupun bentuk (dosanya), karena mengagungkan 
Allah ta’ala dan menghindar dari murka-Nya. Maka taubat jika demikian memiliki 
empat syarat; (1) meninggalkan upaya sadar pada suatu dosa, yaitu hedaklah ia 
menetapkan hatinya dan ia mengkhususkan cita-citanya pada satu pijakan bahwa 
dirinya tidak akan mengulangi dosa sama sekali. (2) hendaklah ia bertaubat dari 
dosa yang telah berlalu darinya, suatu dosa yang sama dengan dosa tersebut, sebab 
jika tidak terdahulu dari dirinya dosa semisalnya itu, pastilah ia orang bertaqwa, 
bukan orang yang bertaubat. (3) Bahwsannya perbuatan dosa yang telah berlalu dari 
dirinya, berupa dosa yang serupa dengan dosa yang ia mesti meninggalkan upaya 
sadar terhadap dosa itu, (serupa) dalam tigkatan dosa, bukan serupa dalam 
bentunya. (4) Adanya upaya meninggalkan upaya pada semua dosa yang telah lalu, 
itu karena pegagungan kepada Allah azza wa jalla dan menghindari dari murka-
Nya dan dari pedihnya siksaan-siksaan-Nya sema-mata.25 

Dalam hal tingkatan bertaubat kita dapat mengenalnya dengan istilah taubat, 
taubat nashuha, dan inabah. Untuk makna taubat kita sudah membahasnya di atas. 
Taubat nashuha juga sudah kita pahami sebagai taubat yang sungguh-sungguh 
dengan meninggalkan segala bentuk dosa yang ditaubati, menyesali atas segala 
yang sudah terjadi sebab karena kebodohan dan mengikuti hawa nafsu serta 
bertekad untuk tidak kembali pada perbuatan dosa tersebut. Semetara inabah adalah 
kesadaran untuk selalu kembali kepada Allah Swt. 

ا اوُ)'نِ$#وَ
-

1ّرَ لىَٰ 8َُ اومُلِسْ$#وَ كمُِْ  

Dan kembalilah kepada Robb kalian serta berserah dirilah kepada-Nya 
(dengan mentaati perintah-Nya)” (QS. Az-Zumar: 54).” 

 الم انهم قرbٔ انهv bٔ ةبوتلا نىعم نم ةبیرق هيو هتیصعم بانpجاو هتعاطب ماkقلj الله لىا عوجرلا
Nنم هب رعش vعzهیلا وجل|او الله لى?  د 

Inabah adalah kembali kepada Allah    dengan mendirikan/melaksanakan 
segala bentuk ketaatan kepada-Nya  dan menjauhi diri dari segala bentuk 
kemaksiatan yang mana maknanya mirip dengan makna taubat  hanya saja 
lebih khusus karena mengandung makna ketergantungan kepada Allah dan 
berserah diri kepada-Nya. 

 
25Imam Al-Ghazali, Minhajul ‘Abidinn, terj. Zainal Arifin Yahya , (Jakarta : Pustaka 

Mampir, 2010), h. 40-42. 



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

122 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

Kesadaran kembali kepada Allah, dengan memegang teguh keta’atan, 
berusaha selalu meninggalkan berbagai kemaksiatan, selalu bergantung serta 
berserah diri kepada Allah. Dengan dipungsikan hati serta pikiran seseorang akan 
lebih terjaga dari tergelicirnya ke lembah dosa. Rasa malu yang terpokus kepada 
Allah-lah yang bisa mengarahkan seseorang memiliki sifat ini. Sifat iffah, wafa dan 
istiqamah akan menjaga seseorang memelihara sifat inabah dalam dirinya. 

Xساَف َّٰ�ا اورُكَذَ مُْهسَفُْناَ ا�وْمَُلظَ وْاَ ةًشَحِاَف اوُْلعََف اذَاِ ن1ِUَْ{اوَ  1لااِ بَوُْن�{ا رُفِغ1ْی نْمَوَ مْۗبهِِوُْنُِ{ اوْرُفَغْتَْ
 نَوْمَُلعَْی همُْوَ اوُْلعََف امَ لىَٰ? اوْ�صرُِی مَْلوَۗ  ُّٰ�ا

“Dan (juga) orang-orang yang apabila mengerjakan perbuatan keji atau 
menzalimi diri sendiri, (segera) mengingat Allah, lalu memohon ampunan 
atas dosa-dosanya, dan siapa (lagi) yang dapat mengampuni dosa-dosa 
selain Allah? Dan mereka tidak meneruskan perbuatan dosa itu, sedang 
mereka mengetahui.” (QS. Ali-Imran [3]: 135). 
Seorang bijaksana berkata, taubat seorang itu bisa dilihat pada empat hal: 1) 

bisa mengendalikan lisannya dari ucapan-ucapan yang tidak berguna, menggunjing, 
dan dusta, 2) dalam hati tidak ada dengki dan permusuhan, 3) meninggalkan teman-
teman yang jelek, 4) selalu siap menghadapi mati, menyesali semua perbuatan yang 
tidak baik dibarengi dengan permohonan ampun, dan dengan bersungguh-sungguh 
untuk taat kepada Allah.26 
 
Muraqabah 

Allah Swt. berfirman: 
“Allah Maha Mengawasi tiap-tiap sesuatu”. (QS. Al-Ahzab: 52) 
Muraqabah adalah ilmu hamba  untuk melihat  Allah Swt. sedangkan yag 

konsisten terhadap ilmu itu adalah yang megawasi (menjaga atau merasa dirinya 
selalu diawasi sehingga membentuk sikap yang selalu awas pada hukum-hukum 
Allah) Allah Swt.27 

Bila kita semua sebagai makhluk Allah bisa melihat atas karuia-Nya, maka 
ketahuilah bahwa Allah Maha Melihat atas segala kuasa-Nya. Penglihatan kita 
terhijab dan terbatas, sementara penglihatan Allah Maha Menembus batas. Bila ada 
seekor semut hitam di dalam lubang kecil di dalam tanah pada tengah malam yang 
gelap gulita, tetap Allah Maha Melihatnya. Mengetahui apa yang dilakukannya 
bahkan yang menentukan kehidupannya. Saat kita dalam kesendirian meyimpan 
berbagai rahasia di hati, Allah Maha Tahu. Saat kita berkata lirih pun Allah Maha 
Mendengar. Tidak ada batas peglihatan bagi-Nya, tidak ada batas pendengaran 
bagi-Nya, dan tidak ada batas pegetahuan bagi-Nya. 

Secara sederhana bila seseorang mengaku bertakwa kepada Allah Swt. 
maka bersemayamlah rasa takut dalam jiwanya. Rasa takut untuk tidak 
mengerjakan segala perintahnya dan rasa khawatir kalau-kalau melanggar 
larangan-Nya. Bersikap hati-hati dalam menjaga diri dan dari semua dosa serta 
berwaspada dalam kehalalan, keharaman, dan syubhat. Seorang budak yang 
menyadarkan Ibnu Umar bahwa Allah Maha Mengetahui perihal persekongkolan 
yang akan disepakatinya tentang seekor domba yang hilang atau dimakan serigala 

 
26Abu Laits As Samarqandi, Tanihul Ghafilin, terj. Muslich Shabir, (Semarang: Toha Putra, 

2005), h. 163.  
27Abul Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi An-Naisaburi, Risalah Qusyairiyah, rej. 

Umar Faruq, (Jakarta : Pustaka Amani, 2013), Cet. Ke-III, h. 268.  



| Inan Tihul 
 

  
123 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

bila sang majikan bertanya. Di mana Allah?, pertanyaan budak  itu menggetarkan 
jiwa Ibnu Umar serta menyadarkannya bahwa Allah Maha Mengawasi segala 
sesuatu. 

Sang budak membuktikan bahwa dia sejatinya bukan sekedar budak 
manusia yang membelinya namun ia memposisikan diri sebagai budak Tuhan. Ia 
megkondisikan dirinya merasa diawasi Allah Swt. di setiap waktu kehidupan 
hingga akhir kehidupannya, bahwa Allah Swt melihat dirinya, megetahui rahasia-
rahasianya, memperhatikan seluruh amal perbuatannya, dan mengamati apa saja 
yang dikerjakan oleh jiwa dan raganya. Budak itu bukan sudah beriman bukan cuma 
sudah berislam namun juga telah berihsan, an ta’budallaha ka-anaka tarahu fa in 
lam takun tarahu fainnahu yaraaka. Kamu beribadah kepada Allah seolah kamu 
melihat-Nya maka bila kamu tidak mempu melihat-Nya, sesungguhnya Dia melihat 
kamu. 
 
Muhasabah 

Evaluasi sangat dibutuhkan dalam berbagai kegiatan kehidupan manusia 
sehari-hari, karena disadari atau tidak, sebenarnya evaluasi sudah sering dilakukan, 
baik untuk diri sendiri maupun kegiatan sosial lainnya. Hal ini  dapat dilihat mulai 
dari berpakaian, setelah berpakaian ia berdiri dihadapan kaca apakah 
penampilannya sudah wajar atau belum.28  

Dalam keseharian kita evaluasi sering kita sebut dengan istilah muhasabah. 
Merupakan bagian  dari usaha melakukan pembersihan jiwa yang sering disebut 
dengan tazkiyatunnafz. Sangat baik bila muhasabah dijadikan dari SOP kehidupan 
seseorang.  

Muhasabah merupakan bagian dari kecerdasan beragama seseorang. 
“Kecerdasan beragama, adalah kecerdasan kalbu yang berhubungan dengan 
kualitas agama dan berketuhanan. Kecerdasan ini mengarahkan pada seseorang 
untuk berperilaku secara benar, yang puncaknya menghasilkan ketakwaan secara 
mendalam dengan dilandasi oleh enam kompetensi keimanan, lima kompetensi 
keislaman dan multi kompetensi keihsanan.”29 

Imam Al-Manawi berkata “Waktu adalah pedang. Jika kau tidak (pandai) 
memainkannya, maka ia akan memotongmu.” Pada QS Al-Hasyr ayat 18 Allah 
memperingatkan kita untuk selalu berhati-hati akan siksaan-Nya dengan 
menjalankan segala apa yang diperintahkan dan meninggalkan segala apa yang 
dilarang. Memperingatkan kita untuk memperhatikan segala apa yang kita lakukan 
serta mempersiapkan bekal untuk hari esok, yakni mempersiapkan amal untuk 
negeri akhirat. Menengok amalan masa lalu merupakan sarana mensyukuri amal 
baik, dan memohon ampun serta bertaubat dari amal buruk. 

Umar bin Khattab berkata, “Hisablah diri kalian sebelum dihisab, 
timbanglah diri kalian sebelum kalian ditimbang,  dan berhiaslah untuk 
menghadapi hari penampakan yang agung.” Apa yang sudah kita lakukan selama 
ini dengan anugerah Allah yang diberikan kepada kita?, sudah berapa banyak dosa 
yang kita lakukan dengan anggota tubuh yang Allah amanahkan kepada kita untuk 
bekal ibadah kepada-Nya?. Cobalah saat di malam hari pegang kedua kaki kita, dan 
katakan pada kedua kaki itu, wahai kaki!, ke mana selama ini engkau melangkah?. 
Kepada kedua tangan katakanlah!, wahai tangan! hak-hak siapa saja selama ini 
yang telah engkau ambil?. Kepada mata kita kita berkata, wahai mata sudah berapa 

 
28Ramalius, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2012), cet. Ke-9, h. 397.  
29Ibid, hal. 171  



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

124 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

banyak ojek haram yang telah engkau pandang?. Kepda telinga kita berkata, wahai 
telinga apa saja selama ini yang telah engkau dengar?, apakah ketika ayat-ayat 
Allah dibacakan bergetar hatimu dan bertambah keimananmu?. Kepada kepada 
kita berkata, wahai kepala sudahkah engkau tunduk dan selalu bersujud serta 
berfikir tentang penciptaan Allah? Atau selama ini engkau tunduk dan patuh hanya 
kepada manusia?, dan lain sebagainya. 

Sudah seharusnya kita selalu berintropeksi sepanjang waktu kita, kita harus 
berpikir tentang apa yang akan dilakukan pada pagi, siang, sore, hingga malam hari. 
Bagaimana kualitas shalat kita selama ini, bagaimana kekhusu’an kita dalam 
ibadah, bagaima cara berjama’ah kita selama ini, lebih banyak ke masjid atau ke 
tempat lain jiwa raga ini selama ini berada, tepat waktukah atau tidak ditunda-tunda 
saat waktu shalat telah tiba, menyempurnakankah dengan menambah shalat 
sunnah?. Sudahkah memperbanyak membaca Al-Qur’an, mentadabburi makna dan 
mengamalkannya?. Sudahkah menggiatkan infaq-shodaqoh?. Sudahkah selalu 
menyempatkan diri untuk mengkaji ilmu agama, berdakwah, menolong sesama, 
birrul walidain, memperbanyak puasa sunnah, dan menjauhi sega;a larangan 
Allah?. 

Bukankah sebuah kerugian di pagi hari, bila kita menjalani  malam berlalu 
begitu saja, atau siang berlalu, malam tiba, tak ada yang kita tinggalkan jejak jejak 
kebaikan?. Ibnu Mas’ud berkata, tidaklah satu hari yang paling aku sesali, di mana 
di hari itu mataharinya tenggelam, usiaku semakin berkurang, sementara amalku 
tidak bertambah. 
 
Mujahadah 

Hendaklah setiap diri kita menyadari bahwa musuh terbesar diri kita adalah 
hawa napsu dan syahwat kita sendiri. Perlu kita pahami bahwa watak kita selalu 
condong kepada keburukan dan lari dari kebaikan. Maka dari itu kita sudah 
semestinya memobilisasi diri jiwa dan raga utuk berjuang melawan hawa napsu dan 
mengendalikan serta menundukan syahwat tersebut. Jika hawa napsu menjadikan 
diri kita menyukai kehidupan santai maka buatlah ia lelah. Jika hawa nafsu 
menginginkan syahwat maka kita harus mencegahnya. Jika diri kita tidak serius 
dalam menegakkan ketaatan maka kita harus menghukumnya. Mujahadah adalah 
mengerahkan semua upaya, mengerahkan daya, kekuatan, gigih, tekun,  dalam 
beribadah kepada Allah. 

Ketika seorang muslim berjuang melawan dirinya agar menjadi baik, bersih, 
suci, tentram, berhak mendapatkan kemulian dari Allah Ta’ala, dan keridhaan-Nya, 
maka ia mengetahui bahwa ini adalah jalan orang-orang shalih dan orang-orang 
jujur, kemudian ia berjalan di atas jalan tersebut karena ingin meniru mereka dan 
menapaktilasi jejak-jejak mereka. Rasulullah Saw saja melakukan qiyamul lail 
hingga kedua kakinya bengkak. Tentang hal tersebut, Rasulullah Saw. pernah 
ditanya, kemudian beliau menjawab, “Apakah aku tidak boleh menjadi hamba yang 
bersyukur?”.30 

Suatu malam sahabat Rasulullah Saw. yang bernama Abu Firasy ra. 
menyiapkan air wudhu untuk Rasullah Saw. qiyamul lail dan menuangkan air itu 
untuk Rasulullah Saw berwudhu. Setelah selesai berwudhu Rasulullah Saw berkata 
kepadanya, ‘wahai Abu Firasy aku hendak shalat dan berdo’a kepada Allah Swt, 
adakah keinginanmu yang akan aku mintakan kepada Allah untukmu?’. Abu Firasy 
menjawab, ya Rasulullah tidak ada hal yang paling aku harapkan melainkan di 

 
30Abu Bakr Jabir Al-Jazairi, Minhajul Muslim, terj. Fadhli Bahri, (Jakarta: Darul Falah, 

2004), cet.ke-7, hal. 129-130.  



| Inan Tihul 
 

  
125 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

dunia aku bersamamu dan di akhirat pun aku ingin bersamamu’. Maka Rasulullah 
Saw. berkata kepada Abu Firasy ra., wahai Abu Firasy, kalau begitu bantu aku agar 
Allah mengabulkan keinginanmu dengan engkau banyak bersujud’. 
 
KESIMPULAN 

Sebelum seorang muslim beretika kepada manusia lain, Abu Bakr Al-Jazairi 
memberikan arahan hendaknya ia senantiasa memperbaiki dirinya, membinanya, 
dan membersihkannya. Sebelum kita melakukan hablumminnas maka hendaklah 
kita semua mampu beretika terhadap diri sendiri. 

Taubat seorang itu bisa dilihat pada empat hal: 1) bisa mengendalikan 
lisannya dari ucapan-ucapan yang tidak berguna, menggunjing, dan dusta, 2) dalam 
hati tidak ada dengki dan permusuhan, 3) meninggalkan teman-teman yang jelek, 
4) selalu siap menghadapi mati, menyesali semua perbuatan yang tidak baik 
dibarengi dengan permohonan ampun, dan dengan bersungguh-sungguh untuk taat 
kepada Allah. 

Hendaklah kita selalu megkondisikan dirinya merasa diawasi Allah Swt. di 
setiap waktu kehidupan hingga akhir kehidupannya, bahwa Allah Swt melihat 
dirinya, megetahui rahasia-rahasianya, memperhatikan seluruh amal perbuatannya, 
dan mengamati apa saja yang dikerjakan oleh jiwa dan raganya. Kita harus 
menyadari bahwa musuh terbesar diri kita adalah hawa napsu dan syahwat kita 
sendiri. Oleh karena itu kita harus memobilisasi diri jiwa dan raga utuk berjuang 
melawan hawa napsu dan mengendalikan serta menundukan syahwat. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
‘Athaillah, Ibnu, Al-Hikam, terj. Salim Bahreisy, (Surabaya: Balai Buku, 1980). 
‘Athtaillah, Ibnu, Al-Hikam, terj. ‘Aliy As’ad, (Kudus: Menara Kudus, 2014). 
Abu Bakr, Jabir, Al-Jazairi, , Minhajul Muslim, terj. Fadhli Bahri,  (Jakarta: Darul 

Falah, 2005), cet. Ke-9. 
al-Bilali, al-Hamid, Abdu, Al-Mushoffā min Shifātid Du'āt, terj. Tajudin Pogo, 

(Jakarta: Pustaka Ikadi, 2013) , cet. Ke-3. 
al-Birkawi, Ali, Pir, Muhammad, Al-Thariqah al-Muhammadiyyah, terj. Ahmad 

Syamsu Rizal,  (Jakarta: Zaman, 2015), cet. Ke-1.  
Al-Fasyani, bin, Ahmad, Majalisus Saniiyyah, (Surabaya: Mutiara Ilmu, 2009), 

cet. Ke-1 
Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Menghidupkan Kembali Ilmu-ilmu Agama,  (Jakarta: 

Republika, 2021) cet. Ke-IV. 
Al-Ghazali, Minhajul ‘Abidin, ter. M. Adib Bisri, (Jakarta: Pustaka Amani, 1986). 
Al-Ghazali, Minhajul ‘Abidinn, terj. Zainal Arifin Yahya , (Jakarta : Pustaka 

Mampir, 2010). 
Al-Ghazali, Mukhtashar Ihya ‘Ulumuddin, terj. Zeid Husein Al-Hamid, (Jakarta: 

Pustaka Amani, 2007), cet.ke-2. 
al-Hasyimi, Mun’im, Abdul,  Akhlak Rasul Menurut Bukhari dan Muslim, 

(Jakarta: Gema Insani, 2014), cet. Ke-5.  
Al-Mas’udi, Hasan, Hafidz, Taysiru al-Khalaq, terj. M. Fadlil Sa’id An-Nadwi, 

(Surabaya: Al-Hidayah, 1418 H), cet. Ke-1. 
Ali, Daud, Mohammad, Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2016), cet. Ke-14. 
An-Naisaburi, Al-Qusyairi, Hawazin, Karim,  Abdul, Qasim, Abul, Risalah 

Qusyairiyah, rej. Umar Faruq, (Jakarta : Pustaka Amani, 2013), Cet. Ke-III. 
Anwar, Rosihon,  Akhlak Tasawuf,  (Bandung: Pustaka Setia, 2010), cet, ke-10. 



Integrasi Akhlak dan Pendidikan Karakter  | 

126 | Alasma | Jurnal Media Informasi dan Komunikasi Ilmiah 

As-Saqqaf, Ali, bin, Hasani, Shahih Shifat Shalat an-Nabi, terj. Tarmana Ahmad 
Qosim,  (Bandung: Pustaka Hidayah, 1993). 

AsSamarqandi, Laits, Abu, Tanihul Ghafilin, terj. Muslich Shabir, (Semarang: 
Toha Putra, 2005). 

Direktorat Pembinaan Perguruan Tinggi Agama Islam, Direktorat Jenderal 
Pembinaan Agama Islam Departemen Agama Islam, Buku Teks Pendidikan 
Agama Islam Pada perguruan Tinggi,  (Jakarta: Bulan Bintang, 2013), cet. 
Ke-2. 

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam, (Bandung: Rosdakarya, 2012), cet. Ke-
5. 

Nata, Abuddin, Studi Islam Komprehensif, (Jakarta: Kencana Prenada, 2011) , cet. 
Ke-1. 

Nawawi, Muhammad, Tanqihul Qoulil Hatsits, terj. Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: 
Pustaka Mampir, 2012). 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2012), cet. Ke-9. 
Samani, Mukhlas, Hariyanto, Pendidikan Karakter, (Bandung: Remaja Rosda 

Karya, 2013) , cet. Ke-3. 
Suma, Amin, Muhammad, Ulumul Qur’an, (Jakarta: PT Radja Grafindo Persada, 

2014), cet ke-2.  
Tim Depag RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Madinah al-Munawarah, 1991). 


